公司、北部北京的

دارالشروق



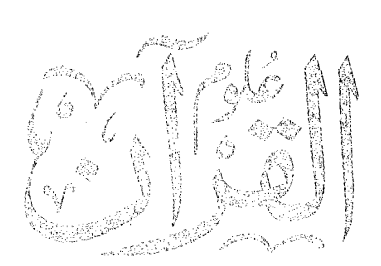
#### الطبعكة الأولحك 1817 هـ-1990 م

# بميتيع جشقوق العلت بم محتفوظة

### © دارالشروقــــ

القاهرة ۱۱ شارع حواد حسى ـ هاتف ۱۹۳۶ ۱۹۳۶ ماتف ۱۹۳۲ ۱۹۳۶ ماتف ۱۹۳۱ ماتک ۱۹۳۱ ماتک ۱۹۳۲ ماتک ۱۹۳۲ ۱۹۳۲ ماتک ۱۹۸۷۲ ۱۳ ۸۱۷۷۲۰ ماتک ۱۱۵۳۵۸ ۱۳ ۱۹۱۵۳۵۸ ماتک ۱۱۵۳۵۸ ۱۳ ۱۹۱۵۳۸ ماتک ۱۹۱۵۳۵۸ ۱

# ن عَبَد لَهُ نَهُ لِبُوسِينَة



دارالشروقــــ

#### مُقلقهمة

الحمد لله الذى أنزل على عبده الكتاب ولم يجعل له عوجًا قيهًا لينذر بأسا شديدًا من لدنه ويبشر المؤمنين الذين يعملون الصالحات أن لهم أجرًا حسنًا ماكثين فيه أبدًا.

أحمده على قديم إحسانه ، وتواتر نعمه ؛ حمد من يعلم أن مولاه الكريم علمه ما لم يكن يعلم وكان فضله عليه عظيها .

وأسأله المزيد من فضله ، والشكر على ما تفضل به من نعمه ؛ إنه ذو فضل عظيم ، وصلى الله على سيدنا محمد عبده ورسوله ونبيه وأمينه على وحيه وعباده صلاة تكون له رضا ولنا بها مغفرة وعلى آله وصحبه أجمعين وسلم تسليكاً كثيرًا .

أما بعد ؛ فإن الله عز وجل أنزل القرآن على نبيه صلى الله عليه وسلم وأعلمه فضل ما أنزله عليه ، وأعلم خلقه فى كتابه وعلى لسان رسوله أن القرآن عصمة لمن اعتصم به وهدى لمن اهتدى بهديه ، وغنى لمن استغنى به ، وحرز من النار لمن اتبعه ، ونور لمن استنار به ، وشفاء لما فى الصدور وهدى ورحمة للمؤمنين ، ثم أمر الله خلقه أن يؤمنوا به ويعملوا بمحكمه فيحلوا حلاله ويحرموا حرامه ، ويؤمنوا بمتشابهه ويعتبروا بأمثاله ويقولوا (آمنا به كل من عند ربنا) وهو

﴿ هدى للناس وبينات من الهدى والفرقان ﴾ جمع فأوعى ، وأكمل فاكتمل ودلل فأعجز ، وبشر فألزم ؛ فهو كتاب عقل ومنطق ، ودستور كامل يربط بين الخالق والمخلوق بأدعم رباط ، ويصل بين الدنيا والآخرة بأكمل صلة .

وفى القرآن عموميات وخصوصيات ـ فعمومياته سائر الآيات وخصوصياته حروف ؛ إما مفردة ، وإما مركبة على سبيل الإعجاز وهو نسق عجيب فريد حيث راعى فى نظمه الطريقة النفسية والطريقة اللسانية ، وكلما ازداد الفكر البشرى تقدمًا ونضجا وبصيرة ، وسجلت له أحداث الكون وتجاربه نقاطا جديدة فى الخط البيانى للعقل الإنسانى أدرك من حقائق القرآن ما لم يدرك من قبل ، ولهذا كان القرآن سجلاً لجميع ما تتوقف عليه الهداية من المعارف وحقائق الكون .

ومن أسرار إعجاز هذا القرآن أن معارفه لا تنفد ولا تنتهى فهو مبعث كل بحث أو كشف ؛ لأنه يصدر عن معرفة الخالق العليم القادر ، وهو الكتاب الخاتم والرسالة الخالدة التى اندرجت فيها سائر الرسالات ، ولا صلاح لآخر هذه الأمة إلا بها صلح به أولها ولا سبيل إلى السعادة فى الحياتين إلا باتباع هديه ، نزل بحرف قريش الذى استقطب لهجات العرب ، واستوعب لغات العجم فها استساغته قريش من الألفاظ ذاع وشاع وما استهجنته اندثر وضاع ؛ فهى دائرة متسعة ، وحلقة متصلة لا يدرى أين طرفاها ؛ لأنهم جاوروا البيت الحرام فكانت تفزع إليهم القبائل على تنوعها ، ويخاطبون فيختارون من كل لغة فصحاها ، ومن كل وجه أحسنه فجاءوا فصاحا فيختارون من كل لغة فصحاها ، ومن كل وجه أحسنه فجاءوا فصاحا مباحًا ، ولو أنك تتبعت تاريخ المعلقات التى كانت تعلق فى الكعبة بأمر قريش لعلمت أنها مكتوبة بحرفها الذى شمل معظم الأحرف إن لم يكن كلها ، فاستحقت بجدارة أن ينزل القرآن بحرفها .

ونزل القرآن الكريم بمكة والمدينة في حوالي ثلاث وعشرين سنة منجها وفقا

للظروف، وما تتطلبه الأحكام ويحتاجه الأنام لبناء الدولة الحديثة التى قوامها الكتاب والسنة فى جو بلاغى عظيم تسارع إليه أيدى كتاب الوحى مسجلة ما ينزل من السهاء على قلب الأمين بلسان جبريل ، ثم يلقيه النبى صلى الله عليه وسلم بين الآذان الصاغية والقلوب الواعية ، فتنشرح صدورهم وتنفسح أفئدتهم ويدخلون فى دين الله أفواجا ، ثم يتهيئون للعمل بمحكمه ، والإيهان بمتشابهه ، والاعتبار بأمثاله قائلين : (آمنا به كل من عند ربنا) فذهبوا بشرف الدنيا وكرامة الآخرة . فلله مزيد الحمد أولا وآخرا .

المؤلف

### مِنْ فَضَائِكِ الْقِرْآنَ

قال الله عز وجل: ﴿ واعتصموا بحبل الله جميعا ولا تفرقوا ﴾ (١) وحبل الله هو القرآن الكريم .

وفى حديث المصطفى صلى الله عليه وسلم: « كتاب الله ، فيه نبأ ما قبلكم وخبر ما بعدكم ، هو الفصل ليس بالهزل ، من تركه من جبار قصمه الله ، ومن ابتغى الهدى فى غيره أضله الله ، وهو حبل الله المتين ، وهو الذكر الحكيم ، وهو الصراط المستقيم ـ وهو الذى لا تزيغ به الأهواء ، ولا تلتبس به الألسنة ، ولا يشبع منه العلماء ، ولا يخلق على كثرة الرد ولا تنقضى عجائبه ، وهو الذى لم تنته الجن إذ سمعته حتى قالوا : ﴿ إنا سمعنا قرآنا عجبا . يهدى إلى الرشد فآمنا به ﴾ (٢) من قال به صدق ، ومن عمل به أجر ، ومن دعا إليه هدى إلى صراط مستقيم » (٣).

وقال تعالى : ﴿ أَفَلَا يَتَدَبِّرُونَ القرآنَ أَمْ عَلَى قَلُوبِ أَقْفَالِهَا ﴾ (٤) قال محمد

<sup>(</sup>١) آية ١٠٣ من سورة آل عمران .

<sup>(</sup>٢) الجن: ٢،١.

<sup>(</sup>٣) الحديث أخرجه الترمذي في كتاب فضائل القرآن باب ما جاء في فضل القرآن ٢/ ٢٤٥ .

<sup>(</sup>٤) آية ٢٤ من سورة سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم .

ابن الحسين (۱): • ألا ترون \_ رحمكم الله \_ إلى مولاكم الكريم كيف يحث خلقه على أن يتدبروا كلامه ، ومن تدبر كلامه عرف ربه عز وجل ، وعرف عظيم سلطانه وقدرته ، وعرف عظيم تفضله على المؤمنين ، وعرف ما عليه من فرض عبادته فألزم نفسه الواجب فحذر مما حذره مولاه الكريم ورغب فيها رغبه فيه ، ومن كانت هذه صفته عند تلاوة القرآن وعند استهاعه من غيره كان القرآن له شفاء فاستغنى بلا مال ، وعَزّ بلا عشيرة وأنس بها يستوحش منه غيره ، وكان همه عند التلاوة للسورة إذا افتتحها ؛ متى أتعظ بها أتلوا ؟ ولم يكن مراده متى أختم السورة ؟ وإنها مراده متى أعقل عن الله الخطاب ؟ متى أزدجر ؟ متى أعتبر ؟؛ لأن تلاوته للقرآن عبادة والعبادة لا تكون بغفلة والله الموفق ) .

وفي قوله تعالى : ﴿ يتلونه حق تلاوته ﴾ قال مجاهد : يعملون به حق عمله.

# فَضَلُحُمَلَةِ لِلْقِرُ إِنَّ

عن أنس بن مالك رضى الله عنه قال : قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « إن لله أهلين قيل من هم يارسول الله ؟ قال : أهل القرآن هم أهل الله وخاصته » (٢).

وحملة القرآن أشرف هذه الأمة ، وقراء القرآن ومقرئوه أفضل أهل هذه الملة ، والدليل على هذا ما أخرجه الطبراني في المعجم الكبير من حديث الجرجاني

<sup>(</sup>١) هو أبو بكر محمد بن الحسين بن عبدالله الأجرى .

والآجرى [ بفتح الألف وضم الجيم وتشديد الراء المهملة ] نسبة إلى آجر وهي محلة غرب بغداد، انظر الأعلام للزركل ٢ / ٣٢٨ .

<sup>(</sup>٢) الحديث أخرجه ابن ماجه ، المقدمة باب فضل من تعلم القرآن وعلمه ٣ / ٢٤٢ .

عن كامل أبى عبد الله الراسبى عن الضحاك عن ابن عباس قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « أشراف أمتى حملة القرآن » (١).

وروى البيهقى عن ابن عباس قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: 

الثلاثة لا يكترثون للحساب ولا تفزعهم الصيحة ولا يجزنهم الفزع الأكبر: 
حامل القرآن يؤديه إلى الله تعالى يقدم على ربه سيدًا شريفًا حتى يرافق المرسلين، ومن أذن سبع سنين لا يأخذ على أذانه طمعا، وعبد مملوك أدى حق الله من نفسه وحق مواليه اله (٢).

وروى الطبرانى بإسناد جيد من حديث عبد الله بن مسعود قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « خيركم من قرأ القرآن وأقرأه » (٣) وروى البخارى والترمذى وأبو داود عن عثمان قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: « خيركم من تعلم القرآن وعلمه » (٤).

وفى جامع الترمذى من حديث ابن مسعود قال: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم: يقول الله عز وجل: ﴿ من شغله القرآن عن ذكرى ومسألتى أعطيته أفضل ما أعطى السائلين ﴾ (٥).

وخرج البيهقى : « أفضل عبادة أمتى قراءة القرآن » (٢) وقال ابن عباس : «من قرأ القرآن لم يرد إلى أرذل العمر لكيلا يعلم من بعد علم شيئًا » وعن

<sup>(</sup> ١ ) مجمع الزوائد جـ ٧ كتاب التفسير باب منه في فضل القرآن ومن قرأه ص ١٦١ وقال الحافظ الميثمي : رواه الطبراني وفيه سعد بن سعيد الجرجاني وهو ضعيف أ هـ .

<sup>(</sup>٢) الجامع الصغير في أحاديث البشير النلير ١/ ١٢٠ .

<sup>(</sup>٣) جمع الجوامع للسيوطي ٢ من السنن القولية العدد ١٥ ص ٨٥٨ ط عجمع البحوث بالأزمر .

<sup>(</sup>٤) صبحيح البخاري ٦ / ك التفسير \_خيركم من تعلم القرآن وعلمه ص ٢٣٦ .

<sup>(</sup>٥) صحيح الترمذي جد ١١ أبواب ثواب القرآن ص ٤٤ عن أبي سعيد الخدري .

<sup>(</sup>٦) الفتح الكبير في ضم الزيادة إلى الجامع الصغير ١/ ٢١٢١ .

رسول الله صلى الله عليه وسلم أنه قال: « من قرأ القرآن ورأى أن أحدا أوتى أفضل مما أوتى فقد استصغر ما عظمه الله » (١) وعنه صلى الله عليه وسلم أنه قال: « من جمع القرآن فقد أدرجت النبوة بين كتفيه إلا أنه لا يوحى إليه » (١) والأحاديث في هذا المعنى كثيرة والمراد الاختصار والإيجاز.

وفى ختام هذا المبحث أقول لمحبى قراءة القرآن قد ذكر الله تعالى أوصافا كثيرة للقرآن تتعلق بحامليه من الخير والثواب ، وما أعد لهم فى العقبى والماب. ولو لم ينزل فى القرآن فى حقهم إلا قوله تعالى : ﴿ ثم أورثنا الكتاب ﴾ (٣) الآية لكان فى ذلك كفاية لهم .

<sup>( 1 )</sup> عجمع الزوائد ٧ ك التفسير ب فضل القرآن ص ١٥٩ عن عبد الله بن عمر مرفوعًا وقال الحافظ الهيشمي : رواه الطبراني وفيه إسهاعيل بن رافع وهو متروك .

<sup>(</sup> ٢ ) المرجع السابق .

<sup>(</sup>٣) آية ٣٦ من سورة فاطر .

# العِنْ أَنْ الْأِكِينَ

القرآن ما نقل بين دفتي المصحف نقلا متواترا وعرفه بعضهم قائلاً:

الكتاب هو القرآن المنزل على رسول الله صلى الله عليه وسلم المكتوب فى دفات المصحف المنقول إلينا على الأحرف السبعة نقلا متواترا .

وزاد بعضهم: المنقول إلينا نقلا متواترا ( بلا شبهة ) فأخرج بالمتواتر القراءات التي تثبت بالأحاد ؛ لأن ما دون المتواتر لا يبلغ مرتبة العيان ، ولا يوجب الإيقان ، وكلام الله تعالى ما أوجب علم اليقين ؛ لأنه أصل الدين ، وبه ثبتت الرسالة ، وقامت الحجة على الضلالة ( وبلا شبهة ) خرج المشهور، وهو ما كان آحاد الأصل متواتر الفرع ، كحديث : « إنها الأعمال بالنيات » الذي رواه أمير المؤمنين عمر وحده ثم تواتر جماعة عن جماعة .

وقالت جماعة : القرآن هو الكلام المنزل على رسول الله صلى الله عليه وسلم للإعجاز بسورة منه . فخرج الكلام الذى لم ينزل ، والذى نزل لا للإعجاز كسائر الكتب الساوية . قال الجعبرى المقرى : كلام الله تعالى قديم متلو محفوظ مكتوب .

ولعل التعريف الجامع المانع هو قول القائل:

لا القرآن كلام الله المعجز المنزل على خاتم الأنبياء والمرسلين بوساطة جبريل عليه السلام ، المكتوب في المصاحف ، المنقول إلينا بالتواتر ، المتعبد بتلاوته ، المبدوء بسورة الفاتحة المختتم بسورة الناس » .

### فَصَّنُكُ (فَى تَالِيجُ (لِمُصْحَفِّ)

روى البخارى في صحيحه عن عبيد بن السباق أن زيد بن ثابت قال : أرسل إلى أبو بكر رضى الله عنه مقتل أهل اليهامة فإذا عمر بن الخطاب رضى الله عنه . قال أبو بكر : إن عمر أتانى فقال : إن القتل قد استحر يوم اليهامة بقراء القرآن وأنا أخشى أن استحر القتل بالقراء بالمواطن فيذهب كثير من القرآن وإنى أرى أن تأمر بجمع القرآن . قلت لعمر : كيف أفعل شيئًا لم يفعله رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : هو والله خير . فلم يزل عمر يراجعنى حتى شرح الله صدرى لذلك . ورأيت في ذلك الذي رأى عمر . قال زيد : قال أبو بكر : إنك رجل شاب عاقل لا نتهمك ، وقد كنت تكتب الوحى لرسول الله صلى الله عليه وسلم فتتبع القرآن واجمعه . فوالله لو كلفنى الوحى لرسول الله صلى الله عليه وسلم فتتبع القرآن واجمعه . فوالله لو كلفنى بنقل جبل من الجبال ما كان أثقل على الله عليه وسلم . قال : هو والله خير فلم يزل أبو بكر يراجعنى حتى شرح الله صدرى للذى شرح له صدر خير فلم يزل أبو بكر يراجعنى حتى شرح الله صدرى للذى شرح له صدر غير بكر وعمر ؟ فتتبعت القرآن أجمعه من العسب (١) واللخاف (٢) وصدور

<sup>(</sup>١) العسب جريد النخل المستقيم الرقيق يكشط خوصه .

<sup>(</sup> ٢ ) اللخاف : حجارة عريضة رقيقة بيضاء .

الرجال حتى وجدت آخر سورة براءة مع أبى خزيمة الأنصارى لم أجدها مع أحد غيره (لقد جاءكم رسول من أنفسكم . . . . الآيتان ) (١). حتى خاتمة براءة وكانت الصحف عند أبى بكر إلى أن توفاه الله ثم عند عمر حياته ثم عند حفصة بنت عمر .

وروى البخارى أيضًا فى صحيحه عن ابن شهاب أن أنس بن مالك رضى الله عنه حدثه أن حذيفة بن اليهان قدم على عثمان وكان يغازى أهل الشام فى فتح أرمينية وأذربيجان مع أهل العراق وأفزع حذيفة اختلافهم فى القراءة (٢) فقال حذيفة لعثمان: يا أمير المؤمنين أدرك هذه الأمة قبل أن يختلفوا فى الكتاب اختلاف اليهود والنصارى فأرسل عثمان إلى حفصة أن أرسلى إلينا بالصحف ننسخها فى المصاحف ثم نردها إليك. وأرسلت بها حفصة إلى عثمان فأمر زيد ابن ثابت وعبد الله بن الزبير وسعيد بن العاص وعبد الرحمن بن الحارث ابن هشام فنسخوها فى المصاحف. وقال عثمان للرهط القرشيين الثلاثة: إذا اختلفتم أنتم وزيد بن ثابت فى شىء من القرآن فاكتبوه بلسان قريش فإنما نزل بلسانهم ففعلوا حتى إذا نسخوا الصحف فى المصاحف رد عثمان المصحف إلى حفصة وأرسل إلى كل أفق بمصحف عما نسخوا ، وأمر بها سواه من القرآن فى كل صحيفة أو مصحف أن يحرق.

قال ابن شهاب : وأخبرني خارجة بن زيد بن ثابت أنه سمع زيد بن ثابت قال : فقدت آية من الأحزاب حين نسخنا المصحف . قد كنت أسمع رسول الله صلى الله عليه وسلم يقرأ بها فالتمسناها فوجدناها مع خزيمة بن ثابت

<sup>(</sup>١) آخر التوبة : الآيتان ١٢٨ ، ١٢٩ .

<sup>(</sup> ٢ ) كان الاختلاف في القراءة فيها نسخ قبل العرضة الأخيرة وفي مثل مصحف ابن مسعود وابن أبي لا في القراءات القرآئية .

الأنصارى(١) (من المؤمنين رجال صدقوا ما عاهدوا الله عليه) (٢) فألحقناها في سورتها في المصحف (٣).

قال العلامة الجعبرى عند قول الشاطبي في عقيلة أتراب القصائد حين تعرض لكمية المصاحف التي نسخت عند قوله:

وسار فى نسخ منها مع المدنى كوف وشام وبصر تملأ البصرا وقيل مكة والبحرين مع يمن ضاعت بها نسخ فى نشرها قطرا

تنويهات : بين فيها عدد المصاحف التي استنسخها عثمان رضي الله عنه ومقارها ونسبتها باعتبار ما آلت إليه ، وسير المدنى من موضع نسخه إلى مقره ومجموعها ثمانية : خسة متفق عليها وثلاثة مختلف فيها .

قال أبو على الأهوازى: أمر عثمان رضى الله عنه زيد بن ثابت أن يقرئ بالمصحف المدنى وبعث عبد الله بن السائب مع المكى والمغيرة بن شهاب مع الشامى وأبا عبد الرحمن السلمى مع الكوفى، وعامر بن عبد قيس مع البصرى وبعث مصحفا إلى اليمن وآخر إلى البحرين ولم نسمع لهما خبرا، ولا علمنا من

<sup>(</sup>١) لا يظن القارئ الكريم أن هذا من خبر الواحد ، فإن هذه الآية من سورة الأحزاب والآيتين من سورة براءة كانت مكتوبة في مصحف أبّى . وهذا هو الشاهد الثاني بعد خزيمة ثم إن هذا الصحابي الجليل قد منحه رسول الله صلى الله عليه وسلم أن شهادته تعدل شهادة رجلين وذلك بمحضر من الصحابة على إثر حادثة شهد فيها مع رسول الله صلى الله عليه وسلم حينها ذكر النبي صلى الله عليه وسلم حجته ضد خصمه وقال يارسول الله إنا نصدقك في خير السياء أفلا نصدقك في أمر من أمور الدنيا ؟ فأقر النبي شهادته بعد أن نبهه أن لا يشهد إلا عن رؤية عينية وأشار صلى الله عليه وسلم إلى الشمس وقال له : « وعلى مثلها فاشهد » ولذلك أخذ زيد بشهادة الرجل في الآيات التي لم يجدها عند سائر القراء .

<sup>(</sup>٢) الأحزاب: ٢٣.

<sup>(</sup>٣) فتح البارى شرح صحيح البخارى ٨/ ٦٢٧ ط الريان .

نفذ معها ، ولهذا انحصر الأثمة السبعة في الأمصار الخمسة . وإنها كتب عثمان هذه المصاحف لإنفاذ ما وقع عليه إجماع الصحابة إلى أقطار بلاد المسلمين . كما كتب هذه المصاحف مشتملة على الأحرف السبعة ) وعلى لغات قريش على اختلاف الآراء في الأحرف السبعة (١) قلت : وقد توصل الثقات من العلماء إلى أن خوف عمر رضى الله عنه لم يكن من سوى ذهاب كثير من أحرف القرآن السبعة المحفوظة في الصدور إذا مات حملة القرآن أو يلهب كثير من صحائف القرآن المكتوبة بين يدى الرسول صلى الله عليه وسلم يلهب كثير من صحائف القرآن المكتوبة بين يدى الرسول صلى الله عليه وسلم أو ضياع الرسم القرآني بضياع كتبته (٢).

يقول العلامة ابن تيمية في فتاويه:

توفى رسول الله صلى الله عليه وسلم والقرآن لا يشك أحد أصحابه فى كلمة منه أو حرف من حروفه ؛ بل سارت الركبان به وشاع فى أنحاء الجزيرة العربية وتدارسه أهلها ؛ كلهم يتلقى ما يقرؤه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم أو عن أحد من أصحابه وفى ذلك يقول صاحب تنزيه القرآن : « إن سبعين رجلا أو سبعين ألفا لو ذهبوا من حفظته فى ذلك الوقت لم يكن شيئًا مذكورًا (٣).

أما جمع القرآن الثانى فقد كان المقصد منه جمع الأمة على وجوه القراءات الثابتة المتواترة الصحيحة ، وإلغاء ما ليس كذلك بتحريق أو تغريق في محضر من أجلاء الصحابة رضى الله عنهم أجمعين .

يقول مصعب بن سعد: أدركت الناس متوافرين حين حرق عثمان المصاحف فأعجبهم ذلك وقال: لم ينكر ذلك منهم أحد (٤).

<sup>(</sup>١) شرح العقيلة في لوحة رقم ٥٣ ، ٥٤ مكتبة الأزهر ـ قراءات .

<sup>(</sup>٢) انظر جمع القرآن للشيخ العبادى \_ رسالة دكتوراه ص ٣٦ .. ٥٧ .

<sup>(</sup>٣) تنزيل القرآن ص ٤١ .

<sup>(</sup>٤) المصاحف للسجستاني ص ١٢.

### الشكل للإبغائرة

#### ١ ـ الشكل بطريق النقط:

لم يكن الخط الذى وصل إلى العرب مضبوطا بالحركات والسكنات ، بل كان خاليا من التشكيل ، وكان الناس مع ذلك يقرأون الكتابة قراءة صحيحة معتمدين على سياق الكلام وما يقتضيه المقام ودلالة السوابق واللواحق .

وانتشر الإسلام واختلط العرب بالعجم ، فكان الأعاجم الذين لا يحسنون استعمال العربية ، وكان النشء الذي جاء نتيجة لمصاهرة العرب للعجم على شاكلة أمهاتهم الأعجميات فظهر اللحن في القول ، وخيف على القرآن الكريم أن يتطرق إليه اللحن ، وعملوا على صيانة القرآن الكريم ولغته فطلب زياد بن أبيه ( ابن سمية ) \_ وكان واليا على البصرة \_ في نهاية القرن الأول من أبى الأسود الدؤلي أن يضع طريقة لإصلاح الألسنة وقال له : « إن هذه الحمراء قد كثرت وأفسدت من ألسنة العرب ، فلو وضعت شيئًا يصلح به الناس كلامهم ، ويعربون به كتاب الله ، وبعد تردد رضى أبو الأسود ،

<sup>(</sup>١) هذا الفصل من محاضرات ألقاها الدكتور عبد العزيز الدلل على بعض علماء الأزهر لإنشاء إدارة إحياء التراث الإسلامي بالأزهر تحت إشراف المؤلف.

وطلب من زياد كاتبًا اختاره أبو الأسود من عبد القيس ، وقال له أبو الأسود : خذ المصحف ، وصبغا يخالف لون المداد فإذا رأيتني فتحت شفتى بالحرف فانقط فوقه نقطة ، وإذا كسرتها فانقط واحدة أسفله ، وإذا ضممتها فاجعل النقطة بين يدى الحرف ؛ فإن تبعث شيئًا من هذه الحركات عُنةٌ فانقط نقطتين، وأخذ يقرأ القرآن بالتأني والكاتب يضع النقط ، وكلها أتم الكاتب صحيفة أعاد أبو الأسود نظره عليها ، ثم استمر على ذلك حتى أعرب المصحف كله فأخذ الناس هذه الطريقة عنه وشكلوا بها الحروف ، فكانوا يضعون نقطة فوق الحرف للدلالة على فتحته ، ونقطة تحت الحرف للدلالة على كسرته ، ونقطة عن شهاله للدلالة على ضمته ، ولا يضعون شيئًا على الحرف الساكن ، وإذا عن شهاله للدلالة على ضمته ، ولا يضعون شيئًا على الحرف الساكن ، وإذا كان الحرف منونا يضعون نقطتين فوقه أو تحته أو عن شهاله .

وكانوا يسمون هذه النقط شكلا ؛ لأنها تدل على شكل الحرف وصورته ، ولم تشتهر طريقة أبى الأسود إلا فى المصاحف حرصا على إعراب القرآن الكريم ، أما الكتب العادية فكان شكلها نادرًا ؛ لأن المكتوب إليهم كانوا يعدون ذلك تجهيلًا لهم . قال بعضهم : « شكل الكتاب سوء ظن بالمكتوب إليه » ومن الناس من كان ينفر من الشكل بهذه الطريقة لقبح منظره ، وقد عرض مرة على عبد الله بن طاهر كتاب مشكول ، وكان خطه جميلًا فقال : «ما أحسن هذا الخط لولا كثرة شونيزه ، والشونيزة الحبة السوداء » يقصد القائل بهذا كثرة النقط التى تحير القارئ المبتدئ .

#### ٢ ـ الإعجام:

المراد بالإعجام تمييز الحروف المتشابهة بوضع نقط لمنع العجمة أو اللبس ، وقد خلت النقوش التى عثر عليها جميعا من النقط تماما ، وكذلك كانت الكتابة النبطية التى انتهى الرأى ـ حتى الآن ـ إلى أن الكتابة العربية مشتقة منها

أو همى أقرب حلقة فى سلسلة تاريخ الكتابة العربية ، وربها كان من المحتمل أن يقال إن الكتابة ظلت خالية من النقط حتى زمن عبد الملك ابن مروان ؛ إذ المشهور أن اختراع الإعجام كان فى زمنه ؛ ولكن أقوالا لبعض العلماء والمؤرخين الإسلاميين الأول أكدت أن النقط كان معروفا قبل كتابة المصحف الإمام ( مصحف عثمان ) ثم عدل عنه قصدا ، وجرد القرآن الكريم منه .

وتذهب بعض الأراء إلى أن اختراع الإعجام كان قبل الإسلام ؛ فقد كتبت حروف على صورة واحدة كالباء والتاء والثاء والياء ، وكذلك الجيم والحاء والخاء ولكنها تختلف في النطق أول أمرها على هذا اللبس فضلاً عن أنه عثر على كتابات قديمة محررة قبل خلافة عبد الملك ، فيها إعجام بعض الحروف ، ومنها البردية المؤرخة سنة ٢٢ هـ وبعض حروف كلماتها منقوطة ، ومن ثم فقد عرف النقط قبل زمن عبد الملك ، وربها تساهل الكتاب في إثباته اعتهادًا على سليقة العربي وطبعه في استعمال لغته العربية عن فطرة . أما القرآن الكريم فقد جردت كتابة المصحف الإمام قصد التجريد ، حتى إذا اتسعت رقعة الدولة الإسلامية ، ودخل الناس في دين الله أفواجا وكثر الأعاجم الذين أسلموا أو فتح العرب بلادهم ، فاضطروا إلى أن يعرفوا العربية قراءة وكتابة ؟ لأنها لغة الدين الجديد ولغة الحاكم الوافد . وقد ظل المسلمون يقرأون في مصحف عثمان نيفا وأربعين سنة ثم كثر التصحيف (١) في العراق ففزع الحجاج [ ابن يوسف الثقفي ] عامل عبد الملك بن مروان على العراق ؟ إلى كُتَّابِه ، وطلب منهم أن يضعوا علامات لتمييز الحروف المتشابهة ، ودعا نصر ابن عاصم الليثي ويحيى بن يعمر العدواني ( تلميذي أبي الأسود الدؤلي ) لهذا الأمر وكانت عامة المسلمين تكره أن يزيد أحد شيئًا على ما في مصحف

<sup>(</sup>١) التصحيف: هو تغيير نقط الحروف المتهاثلة في الشكل كالباء والتاء والثاء والنون والياء.

عثمان ، وبعد البحث والتروى قرر نصر ويحيى إدخال الإصلاح الثاني ، وهو أن توضع النقط أفرادًا وأزواجًا لتمييز الحروف المتشابهة فتمييز الدال من الذال تهمل الأولى وتعجم الثانية بنقطة واحدة علوية ، وكذلك الراء والزاى والصاد والضاد والطاء والظاء والعين والغين وجعلا تمييز السين من الشين بإهمال الأولى وإعجام الثانية بثلاث نقط لأن لها ثلاث أسنان ؛ فلو أعجمت بنقطة واحدة لتوهم متوهم أن الجزء الذي تحت النقطة نون والباقي حرفان ، مثل الباء والتاء تسوهل في إعجامهما وأما الباء والتاء والثاء والنون والياء فلم تجعل واحدة منهن مهملة ، بل أعجمت كلها ، أما الجيم والحاء والخاء فقد جعلت الحاء مهملة وأعجمت الأخريان ؟ واحدة من تحت والأخرى من فوق . أما الفاء والقاف فكان القياس أن تهمل أولاهما وتعجم الأخرى بنقطة كباقى الأحرف الزوجية ، كالدال والذال ، والراء والزاى ، وقد ذهب المشارقة إلى نقط الفاء بواحدة من أعلى والقاف باثنتين من أعلى أيضًا ، وذهب المغاربة إلى نقط الفاء بواحدة من أسفل والقاف بواحدة من أعلى وبعد أن قررا نقط بعض الحروف وإهمال البعض الآخر اتفقا على جمع الحروف المتشابهة بعضها بجانب بعض ، وتركوا الترتيب القديم وهو ترتيب (أبجد هوز حطى كلمن) كما تركوا الترتيب الحديث القائم على ترتيب المخارج وأولها العين ، واتبعوا ترتيبًا آخر هو الترتيب الهجائي : أب ت ث ج ح خ .

ولما كان هذا الإصلاح يستدعى اشتباه نقط الشكل بنقط الإعجام قرروا أن تكون نُقط الشكل بالمداد الأحمر ونقط الإعجام بنفس مداد الحروف ، وكتبت المصاحف بهذه الطريقة وإن خالفت مصحف عثمان .

وأصدر الحجاج أوامره للكتاب باتباع طريقة الإعجام وأبلغ عبد الملك ابن مروان فاستحسن ذلك وحمل الناس عليه ، ولم يختص ذلك بالمصاحف ؛ بل عم جميع الكتابة واستمر الأمر على اتباع الإعجام حتى الآن .

#### ٣ ـ الشكل بطريق الحروف الصغيرة:

اتبع الناس في دولة بنى أمية الإصلاح الأولى الذى أدخله أبو الأسود الدؤلى والإصلاح الثانى الذى أدخله يجيى بن يعمر ونصر بن عاصم . أما في الدولة العباسية فقد أراد الناس أن يجعلوا الشكل بمداد الكتابة نفسه تيسيرًا للأمر ، وقد عنى الخليل بن أحمد بهذا الأمر فوضع طريقة أخرى للشكل وهي القائمة الأن بأن جعل للفتحة ألفا صغيرة مضطجعة فوق الحرف ، وللكسرة باء صغيرة تحته وللضمة واوا صغيرة فوقه ، وإن كان الحرف المحرك منونًا كرر الحرف الصغير ، ووضع للسكون الشديد (وهو ما يصاحب الإدغام) رأس شين بغير نقط (س) وللسكون الخفيف (وهو ما لا إدغام معه) رأس خاء بلا نقطة الوصل رأس صاد (ص) توضع فوق ألف الوصل دائمًا وللمد الواجب ميا صغيرة مع جزء من الدال (مد) وبهذا وضع الخليل ثهاني علامات : الفتحة والضمة والكسرة والسكون والشدة والمدة والصلة والمهزة .

وبهذه الطريقة أمكن أن يجمع الكتاب بين الكتابة والإعجام والشكل بلون واحداً هـ(١).

وهو ما عليه مصاحف اليوم.

<sup>(</sup>١) انظر الخطاطة الكتابة العربية د. عبد العزيز الدالي: ٥٤ - ٦٢ .

# تَرْتِيبُ لَهُ إِلَيْ الْمِي السُّولِ السُّولِ السُّولِ السُّولِ السُّولِ السُّولِ السُّولِ السُّولِ

أجمعوا على أن عدد آيات القرآن ستة آلاف آية ثم اختلفوا فيها زاد على ذلك؛ فمنهم من لم يزد ومنهم من قال: ستة آلاف ومائتا آية وأربع آيات وقيل: وأربع عشرة آية وقيل: وأربع عشرة آية وقيل: وخمس وعشرون وقيل: وست وثلاثون (١).

وهذا الاختلاف لا يعتبر مصدر قلق ولا اضطراب ولا حيرة ولا ارتياب في عكم الكتاب. أما مصدره فلظن بعض أرباب هذا الفن بأن الوقف فاصلة ، يعد ما قبلها آية ، والبعض الآخر عرف أنه وقف تام فلم يعده آية ، ولم يعتبر فاصلة . . فقد اتفقوا على أن الفاتحة سبع آيات فمن عد البسملة آية منها عتبر الآية الأخيرة واحدة ومن لم يعد البسلمة آية منها عد الوقف على ( أنعمت عليهم ) آية فصارت على الرأيين سبعا لم تنقص حرفا ولم تزد حرفا وهذا هو بيت القصيد .

أما ترتيب الآيات في سورها فهو توقيفي أي بأمر من الشارع لا مجال للرأى والاجتهاد فيه ؛ لأن الاعتباد فيه على الوحى وتوقيف النبي صلى الله عليه

(١) الإتقان : ١ / ٢٧ .

وسلم. قال السيوطى فى الإتقان: « الإجماع والنصوص المترادفة على أن ترتيب الآيات توقيفى لا شبهة فى ذلك ؛ أما الإجماع فقد نقله غير واحد منهم: الزركشى فى البرهان، وأبو جعفر بن الزبير فى مناسباته، وعبارته: ترتيب الآيات فى سورها واقع بتوقيفه صلى الله عليه وسلم وأمره من غير خلاف فى ذلك بين المسلمين. انتهى (١).

وقال القاضى أبو بكر فى كتابه الانتصار: ترتيب الآيات أمر واجب وحكم لازم ؛ فقد كان جبريل عليه السلام يقول: « ضعوا آية كذا فى مكان كذا » وقد حصل اليقين بذلك الترتيب من تلاوة رسول الله صلى الله عليه وسلم.

وهل ترتيب السور توقيفى أيضًا أم بالاجتهاد ؟ أما السورة فمعناها كها اصطلح عليه العلماء: طائفة من القرآن مستقلة أقلها ثلاث آيات. وعدد سور القرآن ١١٤ سورة بلا خلاف، وأما أن ترتيبها توقيفى أو اجتهادى، فموضع نظر من العلماء حيث قال البعض: إنه توقيفى فها وضعت سورة فى مكانها إلا بأمر النبى صلى الله عليه وسلم وتوجيهه، وقال بعض آخر: إنه من عمل الصحابة واجتهادهم وقول ثالث جمع بين القولين: فيقول بعض: الترتيب توقيفى والبعض الآخر: اجتهادى، وقد تظاهر لهذا القول أبو جعفر النحاس والأنبارى والكرمانى.

والراجح القول الأول ؛ لأن اختلاف المصاحف في الترتيب كان قبل العلم بالتوقيف فلها علم التوقيف انصاع الجميع وخضع لترتيب عثمان ، ولذلك كان الأخذ بترتيب المصحف العثماني والالتزام به في كتابة المصحف واجب لا محيص عنه سواء أكان الترتيب توقيفيا أم اجتهاديًا ، لأنه قد أجمعت عليه الصحابة ، والإجماع حجة ومصدر من مصادر التشريع ، فمخالفة الإجماع

<sup>(</sup>١) الإتقان : ٦٠ .

داعية إلى الفتنة وذريعة إلى الفساد ، ودرء الفتن ، وسد الذرائع المؤدية إلى الفساد واجب يحتمه الدين ، وأصل من أصول شريعة خاتم النبيين والمرسلين . وأما الأخذ بالترتيب في التلاوة فليس بواجب بل هو أمر مندوب أي مستحب كها أن الموالاة بين السور في القراءة مستحب أيضًا ، وكره الإمام مالك مخالفة ترتيب المصحف في الصلاة وغيرها ، وأما تعليم الصبيان بدءًا بقصار السورفأمر حسن تسهيلا عليهم وتدرجا من السهل إلى الصعب ، ومن السور القصار إلى الطوال والله أعلم .

## الملكي وللمؤكف

معرفة المكى والمدنى من المباحث المهمة لمن يزاول التفسير ، ومن يتصدى للقضاء ويتعرض للإفتاء ، وهو من أهم شروط الاجتهاد ومن لم يتقن معرفة المكى والمدنى لا يحل له أن يتكلم فى كتاب الله تعالى .

وقد اختلف العلماء في اصطلاح المكي والمدنى على ثلاثة أقوال: الأول: وهو الأشهر وعليه الأكثر: أن المكي ما نزل قبل الهجرة والمدنى ما نزل بعدها سواء نزل بمكة أو المدينة أو عام الفتح أو حجة الوداع أم بسفر من الأسفار.

يقول الجلال السيوطى: أخرج عثمان بن سعيد الرازى بسنده إلى يحيى ابن سلام قال: « ما نزل بمكة وما نزل في طريق المدينة قبل وصول النبي صلى الله عليه وسلم إليها فهو من المكى وما نزل على النبي صلى الله عليه وسلم في أسفاره بعد قدومه إلى المدينة فهو من المدنى. وهذا أثر لطيف يؤخذ منه أن ما نزل في سفر الهجرة مكى اصطلاحا » (١).

وعليه فإن آية ( اليوم أكملت لكم دينكم ) (٢) من قبيل المدنى وإن كان نزولها بعرفة في حجة الوداع مع أن عرفة من مكة ؛ لأن الآية نزلت بعد الهجرة .

(١)الإتقان: ١/ ٩. (٢)المائدة: ٣.

وقوله تعالى : ﴿ إِن الله يأمركم أَن تؤدوا الأمانات إلى أهلها ﴾ (١) مدنية أيضا ، وإِن كانت قد نزلت بمكة وكان النبي صلى الله عليه وسلم في جوف الكعبة عام الفتح ، لأنها نزلت بعد الهجرة أيضا .

القول الثانى: أن المكى ما نزل بمكة ولو بعد الهجرة ، والمدنى ما نزل بالمدينة ، ويدخل فى مكة ضواحيها كمنى وعرفات والحديبية فإنها من ضواحى مكة ، كما يدخل فى المدينة ضواحيها كبدر وأحد وبهذا التعريف لا يعتبر مكيا ولا مدنيا ما نزل فى الأسفار: قال صلى الله عليه وسلم: ﴿ أنزل القرآن فى ثلاثة أمكنة مكة والمدينة والشام ﴾ قال الوليد: يعنى بيت المقدس وقال ابن كثير: بل تفسيره بتبوك أحسن .

قلت : وفي القولين الأخيرين نظر لأن تعريفهما غير جامع ولا مانع خلافا للقول الأول فإنه جامع مانع فهو يتضمن الحصر ويلزم الاضطراد .

#### فوائسد معسرفة المسكى والمدنيي

معرفة الناسخ والمنسوخ ، فإذا تعارضت آيتان إحداهما مكية والأخرى مدنية ، فالحكم تحكيم المدنية ونسخها للمكية لتأخر المدنية عن المكية فى النزول .

- المساعدة على معرفة تاريخ التشريع ؛ فالعلم بالمكى والمدنى وسيلة لمعرفة متى فرضت العبادات من الصلاة والزكاة والصيام والحج والجهاد وغير

<sup>(</sup>١) النساء: ٥٨.

ذلك مما تعبدنا به الله ـ سبحانه ـ فعلا أوتركا كتحريم الخمر والربا وغير ذلك من المنهيات .

ـ معرفة حكمة الله في إصلاح عباده وسنته الجارية في خلقه .

- زيادة الثقة من المؤمن في كتاب الله وحصانته من دس السم في العسل من المستشرقين بها يثيرونه من شبهات وأضاليل ، ومفتريات وأكاذيب حول هذا الدين القويم.

وليس ثمة من سبيل إلى معرفة المكى والمدنى إلا النقل الصحيح عن الصحابة اللين كانوا يشاهدون مواقع النجوم ويعرفون أسباب النزول وعن التابعين الأخدين عنهم والناقلين منهم.

#### مسيزات المسكى

- الدعوة إلى أصول العقيدة ، والإيهان بالرسالة المحمدية ونبذ الشرك وعبادة الأوثان و إقامة الأدلة العقلية والكونية والأنفسية والحث على النظر في الأنفس والآفاق ( سنريهم أياتنا في الآفاق وفي أنفسهم حتى يتبين لهم أنه الحق) (١).

- إقامة الحق على المشركين ومجادلتهم لبيان بطلان عبادتهم للأصنام التى لا تضر ولا تنفع ، ومنعهم من تقليد آبائهم فى باطلهم الواضح ، وجهلهم الفاضح .

- الحث على الآداب والفضائل الثابتة ، وأصول التشريعات العامة ، خصوصًا التشريعات التى هى محل اتفاق بين الأديان ، وهى حفظ النفس والمال والعقل والدين والنسب ، خصوصا الآيات التى تحث على الثبات على

<sup>. . .</sup> 

العقيدة ، والآيات التي تدعو إلى الصلاة والصدقة والعفاف والصدق وصلة الرحم والبر بالوالدين والرحمة والعدل والعفو والإحسان والتواصى بالحق والتواصى بالصبر ، أو تنهى عن القتل والظلم وعقوق الوالدين ووأد الموءودة و هو نوع من القتل .

- ذكر قصص الأنبياء للعظة والاعتبار.

\_ قِصَر الآيات المكية ووجازتها مع بلوغ المعنى المقصود على أكمل وجه ، تتحداهم ببلاغتها لما كانوا عليه من البلاغة والفصاحة .

#### مسيزات المسدنسي

- بسط الكلام عن دقائق التشريع والأحكام العملية في العبادات والتاملات ، وأنواع القوانين الجنائية والحربية والاجتماعية والمعاهدات الدولية العلاقات الداخلية والخارجية .

- توجيه الدعوة إلى أهل الكتاب من اليهود والنصارى للدخول في الإسلام، عرف ألاعيبهم في تحريف كتبهم وإبطال حججهم من عقائد أبوة الله وبنوة عزير والمسيح وقولهم بالتثليث والحلول والاتحاد أو الصلب . ودعوتهم بالحكمة والموعظة الحسنة ومجادلتهم بالتي هي أحسن .

معالجة شئون الجهاد وحكمة تشريع القتال وما يتعلق به من معاهدات الصلح وإنفاذ العهود وإبرام المعاهدات وحكم الغنائم والفيء وفك الأسرى وتحريم الفرار وتولية الأدبار وتوضيح ذلك وضوح الشمس في رابعة النهار (١).

\_ إطالة النفس في الآيات المدنية والسور المدنية ؛ لأنها تعالج الأمور المتقدم

<sup>(</sup>١) انظر في هذا مورد الظهآن في علوم القرآن للدكتور على نصر.

ذكرها مما يتطلب الإسهاب والإطناب والبسط والشرح والتوضيح والتفصيل. وهذا الأسلوب يناسب أهل المدينة لقلة فصاحتهم ومعايشة اليهود لهم.

\_ الكشف عن فضائح المنافقين وبيان خبث نواياهم وسوء طواياهم وفساد طبائعهم واهتهامهم بشئون الدنيا دون أمور الآخرة .

ومن السور المكية والمدنية والحضرية والسفرية ما ذكره الجلال السيوطى فى كتاب النقاية له:

الأصبح أن ما قبل الهجرة مكى وما بعدها مدنى . فالمدنى البقرة وثلاث تليها (أى آل عمران والنساء والمائدة) والأنفال ويراءة والرعد والحج والنور والأحزاب والقتال (سورة سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم) وتالياها (أى الفتح والحجرات) والحديد والتحريم وما بينها (أى المجادلة والحشر والممتحنة والصف والجمعة والمنافقين والتغابن والطلاق) والقيامة والقدر والزلزلة والنحر والمعوذتين . قيل : والرحمن والإنسان والإخلاص والفاتحة . وقيل النساء والرعد والحج والحديد والصف والتغابن والقيامة والمعوذتان (مكيات)(١).

#### الحضرى والسفرى

الأول كثير ، والثانى : سورة الفاتحة وآية التيمم فى المائدة بذات الجيش (٢) أو البيداء . كما نزلت آية : ﴿ واتقوا يوما ترجعون فيه إلى الله ﴾ (٣) بمنى و (آمن

<sup>(</sup>١) النقاية للسيوطي : مخطوط بمكتبة الأزهر .

<sup>(</sup>٢) ذات الجيش: (مكان من المدينة على بعد اثنى عشر ميلا).

<sup>(</sup>٣) البقرة: ٢٨١.

الرسول . . . إلى آخرها  $)^{(1)}$ يوم فتح مكة و ﴿ يسألونك عن الأنفال ﴾  $^{(1)}$  و ﴿ هذان خصيان ﴾  $^{(1)}$  ببدر ، و ﴿ اليوم أكلت لكم دينكم ﴾  $^{(3)}$  بعرفات ﴿ وإن عاقبتم ﴾  $^{(0)}$  بأحد .

(١) البقرة: ٧٨٥.

(٢) الأنفال : بعض الآية الأولى .

(٣)الحج: ١٩.

(3) المائدة: ٣.

(٥) النحل: ١٢٦.

### مِعَ فِهٰ لِلْهٰ اسْبَاتُ بِبْنِ لَهُ يَاتُ

اعلم أن المناسبة علم شريف تقوم به العقول ، ويعرف به قدر القائل فيها يقول، ولأهمية هذا العلم كتب فيه أساطين العلماء من المفسرين كالبقاعي وأبى جعفر الزبيرى الأندلسي النحوى الحافظ ، والفخر الرازى وغيرهم .

والمناسبة في اللغة: المقاربة.

قال العز بن عبد السلام: المناسبة علم حسن ولكن يشترط فى حسن ارتباط الكلام أن يقع فى أمر متحد مرتبط أوله بآخره فإن وقع على أسباب مختلفة لم يشترط فيه ارتباط أحدهما بالآخر.

والذي ينبغي في كل آية أن يبحث أول كل شيء عن كونها مكملة لما قبلها أو مستقلة ، ثم المستقلة ؛ ما وجه مناسبتها لما قبلها ؟ ففي ذلك علم جم وهكذا في السور يطلب وجه اتصالها بها قبلها وما سيقت له . فإذا أنعمت النظر وأمعنت الفكر رأيت افتتاح كل سورة في غاية المناسبة لما ختمت به السورة قبلها ، ولكن ذلك يخفي تارة ويظهر أخرى كافتتاح سورة الحديد بالتسبيح ﴿ سبح لله ما في السموات والأرض ﴾ فإنه مناسب لختام سورة الواقعة من الأمر به في قوله تعالى : ﴿ فسبح باسم ربك العظيم ﴾ .

وتأمل التقابل المعجز في سورة الكوثر لما قبلها في سورة الماعون.

ففي سورة الماعون وصف الله المنافق بأمور أربعة :

البخل ، وترك الصلاة ، والرياء فيها ، ومنع الزكاة فلكر في سورة الكوثر في مقابلة البخل : ﴿ إِنَا أَعَطَيْنَاكُ الْكُوثِر ﴾ أي الكثير وفي مقابلة ترك الصلاة في مقابلة البخل ؛ وفي مقابلة الرياء ( لربك ﴾ أي لرضاه لا للناس فإن العمل من أجل الناس شرك والترك لأجلهم رياء وفي مقابلة منع الماعون : ؟ وانحر ) وأراد به التصدق بلحم الأضاحي . فاعتبر أيها القارئ العزيز هذه المناسبة العجيبة .

وانظر إلى مناسبة افتتاح سورة الإسراء بالتسبيح وسورة الكهف بالتحميد ؛ لأن التسبيح مقدم على التحميد فيقال: سبحان الله والحمد لله.

وحين أتعرض للمناسبات لا أستطيع أن أغفل القصة بمقوماتها الفنية فى القرآن تلك التى بهرت أعظم كتاب القصة قديها وحديثا فى الشرق والغرب، وكذلك العظات والعبر والأمثال.

فالقصة ركناها الأساسيان : عقدة وحل سواء قصرت كالأقصوصة أو طالت كالقصة والحكاية والرواية ، فسورة يوسف مثلا على تعدد مراميها ونبل غاياتها لا تخرج عن طفل تاه « العقدة » وأبوه التقاه « الحل » ويتميز القصص القرآنى بالصدق في الأخبار وهو مع روعته في النسج وبلاغته في التعبير فإن الخيال لا يتطرق إليه .

وقد يتعدد ذكر القصة في القرآن ؛ لكن بأساليب مختلفة وإن كان المضمون واحدًا .

وقد تتم القصة القرآنية بجميع مقوماتها الفنية فيها لا يزيد على سطرين وإليك نموذجا يدل على صدق الدعوى .

قال تعالى في سورة يونس:

﴿ فلولا كانت قرية آمنت فنفعها إيهانها إلا قوم يونس لما آمنوا كشفنا عنهم عذاب الخزى في الحياة الدنيا ومتعناهم إلى حين ﴾ (١).

فالعقدة عدم إيهان القوم فاستحقوا العذاب.

والحل: لما آمنوا كشف عنهم هذا العذاب.

أما البطل فهو يونس وأما المجموعة فهم القوم .

أما زمان القصة « الحياة الدنيا والاستمتاع إلى حين »

والمكان القرية . . أليست هذه مقومات القصة الفنية عند الكتاب ؟

ومن أغراض القصة في القرآن إثبات الوحى والرسالة وتوحد القول من الله لسائر الأنبياء . . . وفي سورة الأنبياء مظهر واضح لوحدة الرسالة يمكنك معرفته من خلال ذكر أطراف من قصة موسى وهارون وإبراهيم ولوطا وداود وسليان وأيوب وإسهاعيل وإدريس وذا الكفل وذا النون وزكريا ومريم ثم يعقب الحق تبارك وتعالى على ذكرهم قائلاً : ﴿ إن هذه أمتكم أمة واحدة وأنا ربكم فاعبدون ﴾ (٢).

وأن وسائل الأنبياء في الدعوة واحدة واستقبال أقوامهم لهم متشابهة وقصة كل بني منهم تتشابه مع الأخرى في الدعوة والجهاد والبدء والختام:

تحقیق موعود الله من نصر أنبیائه وأحبائه وخذلان أعدائه فی مثل قوله تعالى: ﴿ ولينصرن الله من ينصره ﴾ (٢) ﴿ إن ينصركم الله فلا غالب لكم ﴾ (٤) ﴿ وكان حقا علينا نصر المؤمنين ﴾ (٥).

كما أن الموعظة ملازمة لما يذكر من قصة أو مثل أو غيره ، ويتجلى ذلك في

(١) يونس: ٩٨. (٢) الأنبياء: ٩٢. (٣) الحبيج: ٤٠.

(٤) آل عمران . ١٦٠ (٥) الروم : ٤٧ .

قوله تعالى : ﴿ حتى إذا استيئس الرسل وظنوا أنهم قد كذبوا جاءهم نصرنا فنجى من نشاء ولا يرد بأسنا عن القوم المجرمين ﴾ (١) .

فالقصة القرآنية إحدى وسائل القرآن الكريم في معالجة أخطر مسائل العقيدة ، وأن الغرض الديني في القصص القرآني قد أريد له أن يتحقق عن طريق الجهال الفني وبواسطته ، ومن هنا جاءت هذه القصص القرآنية لوحات رائعة حتى لكأن الناحية الفنية التصويرية فيها قد قصدت لذاتها ، ولهذا خُدع المشركون حين تليت عليهم هذه القصص فقالوا فيها : ﴿ أساطير الأولين اكتتبها فهي تملى عليه بكرة وأصيلا ﴾ (٢). وذلك بعد أن فاتهم ما سيقت هذه القصص من أجله يقول الإمام محمد عبده : ﴿ جاء القصص القرآني لأجل الموعظة والاعتبار ، لا لبيان التاريخ ولا للحمل على الاعتقاد بجزئيات الأخبار عند الغابرين ، فحكاية القرآن لا تعدو موضع العبرة ولا تتجاوز موطن المداية ، ولم يكن من عناصر القصة القرآنية عناصر القصة الخرافية أو الأسطورية ، لأن القرآن يستمد قصصه من حياة الناس ، حتى إنه ذكر بعض أولئك الذين تحدث عنهم في أمثاله القصصية بأسهائهم أو اكتفى بلكر أوصافهم ، ولم يستمد واحدًا من أمثاله القصصية وغير القصصية من خرافة أو أسطورة حيوانية أو نباتية أو جادية .

ومن الخصائص الفنية للقصة القرآنية ذكرها ملخصة تارة ، وذكر مغزاها تارة أخرى ، وطورا ثالثا تذكر القصة بلا مقدمات ليتحقق عنصر المفاجأة فى مثل قصة ولادة المسيح عيسى بن مريم عليها السلام من غير أب ، وقصة نبى الله سليان مع الهدهد أو بلقيس ملكة سبأ مع سليان التى انتهت بقولها : ﴿ رب إنى ظلمت نفسى وأسلمت مع سليان لله رب العالمين ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) يوسف: ١١٠ . (٢) الفرقان: ٥.

<sup>(</sup>٣) النمل: ٤٤.

وقد تتحول القصة إلى حوار شائق جذاب في مثل ما جرى بين الخليل والنمرود:

قال إبراهيم: ربي الذي يحيى ويميت.

قال النمرود : أنا أحيى وأميت .

قال إبراهيم: فإن الله يأتى بالشمس من المشرق فأت بها من المغرب فبهت الذي كفر .

وفي مثل قصة موسى وفرعون .

قال موسى وأخوه هارون : إنا رسول رب العالمين .

قال فرعون : ألم نربك فنيا وليدا ولثبت فينا من عمرك سنين وفعلت فعلتك التي فعلت وأنت من الكافرين .

قال موسى : فعلتها إذا وأنا من الضالين . ففرت منكم لما خفتكم فوهب لى ربى حكما وجعلنى من المرسلين . وتلك نعمة تمنها على أن عبدت بنى إسرائيل .

قال فرعون: وما رب العالمين؟

قال رب السموات والأرض وما بينهما إن كنتم موقنين

قال لمن حوله ألا تستمعون .

قال ربكم ورب آبائكم الأولين .

قال إن رسولكم الذي أرسل إليكم لمجنون.

قال رب المشرق والمغرب وما بينهما إن كنتم تعقلون .

قال لئن اتخذت إلها غيرى لأجعلنك من المسجونين.

قال أو لو جئتك بشيء مبين .

قال فأت به إن كنت من الصادقين . . . الآيات (١).

ويستمر هذا الحوار الراثع بين المتحاجين ثم تكون الغلبة والنصر لله ورسوله فيتألق الحق ويندحر الباطل ويدخل الناس في دين الله أفواجًا .

أما قصة الخليل إبراهيم مع ولده إسهاعيل وهو يهم بلبحه فيشد انتباهك فيها المناقشة الهادئة بين الأب والابن والجوار البناء في كيفية تنفيذ أمر الحق سبحانه وتعالى وما يظهر لك فيها من امتثال المأمور ، وبر الابن ومساعدة أبيه على طاعة الله .

قال الأب: يابني إني أرى في المنام أني أذبحك فانظر ماذا ترى ؟

قال الابن: ياأبت افعل ما تؤمر ستجدنى إن شاء الله من الصابرين (٢) تلك بعض سيات القصة في القرآن وهي سيات تيسر القول بأن: « القرآن يجعل من الجيال الفني أداة مقصورة للتأثير الوجداني ، فيخاطب حاسة الوجدان الدينية بلغة الجيال الفنية » (٣).

<sup>(</sup>١) الشعراء: ١٦ ـ ٥١ .

<sup>(</sup>٢) الصافات: ١٠٢.

<sup>(</sup>٣) التصوير الفني في القرآن للأستاذ سيد قطب .

# الانتكال فالهنآل

ما أكثر الذين تحدثوا عن أهمية الأمثال العربية حتى ذهب بعضهم إلى أنها حكمة العرب في الجاهلية والإسلام .

وإذا كانت الأمثال بهذه المكانة الرفيعة والمنزلة المرموقة لما فيها من جوامع الكلم ونوادر الحكم ؛ لأن الأمثال في كل أمة هي خلاصة تجربتها ومحصول خبرتها والمرآة التي تنعكس على صفحتها عادات الأمة وأخلاقها وأفكارها وسائر مظاهر حياتها في كل شأن من شؤونها . إذا كانت الأمثال بهذه المثابة فلا غرابة أن تكون الأمثال القرآنية قد بلغت الغاية القصوى في الأهمية ؛ لما بلغته من براعة التصوير ودقة التعبير ولتناولها كل ما من شأنه أن ينير للإنسان طريقه في الحياة ويبدد أمامه ظلهات الجهل والضلال .

فهى كوسائل الإيضاح تعين الطالب على فهم الدرس وتوقفه على طبائع الأشياء وحقائقها .

والأمثال القرآنية بعد هذا أحكام وإن لم ترد على ما ألف أن تجيء عليه الأحكام من الأمر بالشيء أو النهى عنه يشكل مباشر ؛ لأن التمثيل القرآني \_ وإن كان تصويرًا للأشياء ليس تصويرًا وتشخيصًا لها لمجرد الرغبة في التصوير والتشخيص وإنها أريد به إحقاق الحق وإزهاق الباطل وإظهار الأشياء على ما

هى عليه ، وحكم لهذه الأشياء أو حكم عليها . ولذلك ذهب الشافعى رضى الله عنه إلى أنه مما يجب على المجتهد معرفته من علوم القرآن علم أمثاله ، كها اعتبرها الماوردى من أهم علوم القرآن (١) فالمثل وسيلة إدراك ما لا يمكن إدراكه ، وقد عرفه الأدباء بأنه القول السائر الممثل بمضربه أى المشبه حالة مضربه بحالة مورده أى الحالة التى ورد فيها القول . فهو استعارة تمثيلية مبنية على التشبيه المركب كقولك للمتردد في فعل أمر من الأمور :

## ــ ما لى أراك تقدم رجلاً وتؤخر أخرى ؟

وقيل فى ضابط المثل: إنه إبراز المعنى فى صورة حسية تكسبه روعة وجمالا، والمثل بهذا المعنى لا يشترط أن يكون له مورد، كما لا يشترط أن يكون مجازًا مركبًا.

ومن سهات المثل : إيجاز اللفظ ، وإصابة المعنى ، وحسن التشبيه ، وجودة الكناية .

ولقد وردت الأمثال في القرآن ، ولا يستطيع باحث أن يتغافل عن ورودها فيه ، ولا عما يترتب على ذلك من شرف مكانتها ، وسمو منزلتها ؛ إذ لولا عظم شأنها لما تضمنها ، فضلا عن إكثاره منها ، كما أكثر من الآيات التي أشادت بها .

ومن أبرز تلك الأمثال تمثيل الله ما التُّخِذَ من دونه وليا كمثل العنكبوت الخذت بيتا ، ولما عاب المشركون ضرب الأمثال بالأشياء الحقيرة كالذباب والبعوض والعنكبوت رد عليهم الحق تبارك وتعالى قائلاً : ﴿ إِنَ الله لا يستحيى أَن يضرب مثلاً ما بعوضة فها فوقها ﴾ (٢) فأكد سبحانه أنه لا

<sup>(</sup>١) نظرية المعنى في النقد العربي للدكتور مصطفى ناصف .

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٢٦.

يستنكف من ضرب الأمثال بها هو أصغر وأحقر من تلك التي استصغروها وحقروها ، وضارب المثل رسام ، وبراعة الرسام لا تظهر في قدرته على إظهار الجميل بمظهر القبيح ولا القبيح بمظهر الجميل ، وإنها تتجلى براعته في قدرته على المشابهة والمطابقة بين الصورة وصاحبها.

كما أن ضارب المثل مرآة صادقة وما على المرآة من عتب في إظهارها للقبيح من الأشياء قبحه ، وللجميل منها جماله .

وقد امتن الله سبحانه على الناس بضرب الأمثال فقال: ﴿ ولقد ضربنا للناس في هذا القرآن من كل مثل . . . ﴾ (١).

والأمثال من الأسلحة التي كان لها أثرها الفعال في الصراع العقدى بين النبى وبين خصومه اللين قال الله فيهم : ﴿ يريدون أن يطفئوا نور الله بأفواههم ويأبى الله أن يتم نوره ولو كره الكافرون ﴾ (٢).

وإذا كانت أمثال القرآن نارًا أحرقت أباطيل المبطلين ، وسيوفا ماضية شهرت في وجوه المعاندين والمكابرين ؛ فإنها نور يكشف للناس الغي من الرشاد ، والهدى من الضلال ويميز به الخبيث من الطيب . إذا كانت كذلك فهي ليست تصويرًا وتشخيصًا للأشياء لمجرد الرغبة في التصوير والتشخيص، وإنها هي إحقاق للحق وإزهاق للباطل وحكم للشيء أو عليه ، وفيها العبرة لمن اعتبر ، والتذكرة لمن شاء أن يتذكر ؛ فهي تجسد ذلك وتبرزه من طريق الصورة ومن هنا كانت الأمثال خير باعث على التذكر والتفكر والاعتبار .

قال تعالى : ﴿ ويضرب الله الأمشال للناس لعلهم يتذكرون ﴾ (٣) وقال :

<sup>(</sup>١) الروم : ٥٨ . (٢) براءة : ٣٢ .

<sup>(</sup>٣) إبراهيم: ٢٥.

﴿ وَتَلَكُ الْأَمْثَالُ نَصْرِبُهَا لَلْنَاسُ لَعَلَهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ (١) ولذلك فإن الأمثال تتطلب علما يعين على فهمها وإدراك ما فيها من عظات وعبر وحكم .

قال تعالى : ﴿ وتلك الأمثال نضربها للناس وما يعقلها إلا العالمون ﴾ (٢) .

كما أن الأمثال القرآنية أحكام وتشريعات ، وإن جاءت على غير ما عهده الناس من مجيء التشريعات والأحكام من أساليب . فإذا كانت هذه أهمية الأمثال في القرآن الكريم فلا غرابة أن يراها الرسول صلى الله عليه وسلم من أوجه القرآن الخمسة فيقول:

ا إن القرآن نزل على خمسة أوجه: حلال ، وحرام ، ومحكم ومتشابه وأمثال، فاعملوا بالحلال ، واجتنبوا الحرام ، واتبعوا المحكم ، وآمنوا بالمثال » (٣).

ومن أنواع الأمثال في القرآن الأمثال المصرحة كقوله تعالى في معرض ذكر المنافقين ﴿ مثلهم كمثل الذي استوقد نارًا . . . الآية ﴾ (٤).

والأمثال الكامنة: وهى التى لم يصرح فيها بلفظ التمثيل ولكنها تدل على معان رائعة في إيجاز يكون لها وقعها إذا نقلت إلى ما يشبهها ويمثلون لهذا النوع بأمثلة منها:

ما في معنى قولهم : « خير الأمور الوسط » قوله تعالى : في سورة البقرة : ﴿ لا فارض ولا بكر عوان بين ذلك ﴾ (٥).

<sup>(</sup>١) الحشر: ٢١.(٢) العنكبوت: ٤٣.

<sup>(</sup>٣) البرهان الجزء الأولى ، الإتقان الجزء الثاني .

<sup>(</sup>٤) البقرة: ١٧ .. ٢٠ .

<sup>(</sup>٥) البقرة: ٦٨.

وفى سورة الفرقان : ﴿ واللَّذِينَ إِذَا أَنفقوا لَمْ يَسْرَفُوا وَلَمْ يَقْتُرُوا وَكَانَ بِينَ ذَلْكُ قُوامًا ﴾ (١).

وفى سورة الإسراء : ﴿ ولا تجهر بصلاتك ولا تخافت بها وابتغ بين ذلك سبيلا ﴾ (٢).

وفى سورة الإسراء أيضا في الاقتصاد في النفقة: ﴿ ولا تجعل يدك مغلولة إلى عنقك ولا تبسطها كل البسط فتقعد ملوما محسورا ﴾ (٣).

وما في معنى قولهم : ليس الخبر كالعيان .

قوله تعالى فى سورة البقرة حاكيا عن إبراهيم عليه السلام ﴿ قال أو لم تؤمن قال بلى ولكن ليطمئن قلبى ﴾ (٤).

وما في معنى قولهم : (كما تدين تدان ، .

قوله تعالى : ﴿ من يعمل سوءا يجز به ﴾ (٥).

أما النوع الثالث من الأمثال فهو الأمثال المرسلة وهي جمل أرسلت إرسالا من غير تصريح بلفظ التشبيه فهي آيات تجرى مجرى الأمثال ومن أمثلة ذلك قوله تعالى : ﴿ الآن حصحص الحق ﴾ (٦).

﴿ قضى الأمر الذي فيه تستفتيان ﴾ (٧).

﴿ وعسى أن تكرهوا شيئًا وهو خير لكم ﴾ (٨).

الغرقان: ٦٧ .
 الإسراء: ١١٠ .

(٣) الإسراء: ٢٩. (٤) البقرة: ٢٦٠.

(٥) النساء: ١٢٣ . (٦) يوسف: ٥١.

(٧) يوسف: ٤١ . (٨) البقرة: ٢١٦ .

﴿ ولا يحيق المكر السيء إلا بأهله ﴾ (١).

ومن فوائد الأمثال إبراز المعقول في صورة المحسوس .

وكشف الحقائق وعرض الغائب في معرض الحاضر.

وجمع المعاني المسهبة في عبارات موجزة .

وقد يضرب المثل للتنفير حتى تشمئز النفوس فلا تقدم على ارتكاب الفعل المنهى عنه كها في قوله تعالى : ﴿ ولا يغتب بعضكم بعضا أيجب أحدكم أن يأكل لحم أخيه ميتا فكرهتموه ﴾ (٢).

كما يضرب فى مدح الممثل فى مثل قوله فى أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم: محمد رسول الله والذين معه أشداء على الكفار رحماء بينهم . . . إلى قوله: ﴿ ذلك مثلهم فى التورارة ومثلهم فى الإنجيل كزرع أخرج شطأه . . . . الآية ﴾ (٣).

فالأمثال أوقع في النفوس وأبلغ في الوعظ وأقوى في الزجر ، وأبهر في الإقناع، والأمثال في السنة النبوية الشريفة لا تقل شأنا ولا خطرا عنها في القرآن، وكان صلى الله عليه وسلم كثيرا ما يستعملها . . وكتب السنة مليئة بمثل هذه الأمثال فلتطلب في مظانها .

وأختم هذا النوع من الأمثال بأحسن مثل ذكر في قوله تعالى : ﴿ الله نور السموات والأرض . . . الآية ﴾ (٤) فإن فيها خمس تخلصات : وذلك أنه جاء بصفة النور وتمثيله ثم تخلص منه إلى ذكر الزجاجة وصفاتها ثم رجع إلى ذكر النور والزيت يستمد منه ثم تخلص منه إلى ذكر الشجرة ثم تخلص من ذكرها

(١) فاطر: ٤٣.

(٣) الفتاح: ٢٩. (٤) النور: ٣٥.

إلى صفة الزيت ثم تخلص من صفة الزيت إلى صفة النور وتضاعفه ثم تخلص منه إلى نعم الله بالهدى على من يشاء (١).

وفى تعليق على هذا المثل المضروب فى الأدنى بالأعلى ما قاله أبو تمام حين وصف المأمون قائلاً:

إقدام عمرو في سياحة حاتم في حلم أحنف في ذكاء إياس فقيل له إن الخليفة أعلى ممن مثلته بهم فقال على الفور:

لا تنكروا ضربى له من دونه مثلا شرودا فى الندى والباس فالله قد ضرب الأقل لنوره مثلا من المشكاة والنبراس (٢)

وخلاصة القول في المثل: أنه القول الموجز السائر الممثل مضربه بمورده ، والحكم الجارية على الألسنة أو القائم صدقها في العقول ، ويمكن استعارته للصفة والقصة والحال إذا كان لأى منها شأن وفيها غرابة .

<sup>(</sup>١) البرهان في علوم القرآن للبرهان الزركشي .

<sup>(</sup> ٢ ) تفسير النسفي / سورة النور .

# افتسامر لفركن

ومن مناسبات الآى ما أفرده ابن قيم الجوزية بالتصنيف في مجلد أسهاه التبيان والقصد بالقسم تحقيق الخبر وتوكيده حتى جعلوا مِثْل : ﴿ وَالله يشهد إن المنافقين لكاذبون ﴾ قسما و إن كان فيه إخبار بشهادة ؟ لأنه لما جاء توكيدًا للخبر سمى قسما .

وقد يتساءل البعض: ما معنى القسم من الله سبحانه وتعالى فإنه إن كان لأجل لأجل المؤمن فالمؤمن مصدق بمجرد ورود الخبر من غير قسم، وإن كان لأجل الكافر فلا يفيده ذلك والجواب على هذا التساؤل بأن القرآن نزل بلغة العرب ومن عادتها القسم إذا أرادت أن تؤكد أمرًا.

كما أجاب أبو القاسم القشيرى صاحب تفسير « لطائف الإشارات » بأن الله ذكر القسم لكمال الحجة وتأكيدها وذلك لأن الحكم يفصل باثنين : إما بالشهادة ، وإما بالقسم فذكر تعالى فى كتابه النوعين حتى لا يبقى لهم حجة فقال : ﴿ شهد الله أنه لا إله إلا هو والملائكة وأولوا العلم . . . ﴾ (١) وقال : ﴿ قل إى وربى إنه لحق ﴾ (٢).

<sup>(</sup>١) آل عمران: ١٨.

<sup>(</sup>٢) يونس : ٥٣ .

وعن بعض الأعراب أنه لما سمع قوله تعالى : ﴿ وَفِي السَّاءَ رَزْقَكُم وَمَا تُوعِدُونَ وَ فَلَ السَّاءَ وَالأَرْضِ إِنَّهُ لَحْقَ . . . ﴾ (١) صرخ الأعرابي وقال : من الذي أغضب الجليل حتى ألجأه إلى اليمين ؟

ولا يكون القسم إلا باسم معظم . وقد أقسم الله تعالى بنفسه في القرآن في سبعة مواضع ، والباقي كله قسم بمخلوقاته . (٢)

أخرج ابن أبى حاتم عن الحسن قال : ﴿ إِنَّ الله يقسم بها شاء من خلقه وليس لأحد أن يقسم إلا بالله » .

يقول القرطبى : المحلوف به هو الله سبحانه وأسهاؤه الحسنى كالرحمن والرحيم والسميع والعليم والحليم ونحو ذلك من أسهائه وصفاته العليا كعزته وقدرته وعلمه وإرادته وكبريائه وعظمته وعهده وميثاقه وسائر صفات ذاته ، لأنها يمين بقديم غير مخلوق فكان الحالف بها كالحالف بالذات .

واختلفوا في الحلف بالقرآن ، ومن المعروف عن ابن مسعود جواز الحلف بالآية الواحدة من القرآن ، وبه قال الحسن البصري وابن المبارك .

وقال أحمد: ما أعلم شيئًا يدفعه . وقال أبو عبيد: يكون يمينا واحدة . وقال أبو حنيفة : لا كفارة عليه ، وكان قتادة يحلف بالمصحف . وقال أحمد وإسحاق : لا نكره ذلك .

ولا تنعقد اليمين بغير الله تعالى وأسهائه وصفاته وقال أحمد بن حنبل: إذا حلف بالنبى صلى الله عليه وسلم انعقدت يمينه ؛ لأنه حلف بها لا يتم الإيهان إلا به فتلزمه الكفارة كها لو حلف بالله (٣).

 <sup>(</sup>١) الذاريات: ٢٢، ٢٢.
 (٢) الإتقان/ الجزء الثاني.

<sup>(</sup>٣) الجامع لأحكام القرآن/ سورة المائدة

وقد ذكر الله تعالى فى الكفارة الخصال الثلاث ، فخير فيها وعقب عند عدمها بالصيام ، وبدأ بالطعام لأنه كان الأفضل فى بلاد الحجاز لغلبة الحاجة إليه وعدم شبعهم .

ولا خلاف فى أن كفارة اليمين على التخيير . قال ابن العربى : والذى عندى أنها تكون بحسب الحال ؛ فإن علمت محتاجا فالطعام أفضل ؛ لأنك إذا أعتقت لم تدفع حاجتهم وزدت محتاجا يضاف إلى العشرة مساكين ، وكذلك الكسوة تليه ، ولما علم الله الحاجة بدأ بالمقدم المهم ، ولابد من تمليك المساكين ما يخرج لهم ، ودفعه إليهم حتى يتملكوه ويتصرفوا فيه لقوله تعالى : ﴿ وهو يطعم ولا يُطعَم ﴾ (١) وبه قال الشافعي والإطعام عند مالك مد لكل واحد من المساكين العشرة والمد نصف قدح بالكيل المصرى .

وقال أبو حنيفة : يخرج من البر نصف صاع ، ومن التمر والشعير صاعا . قال مالك : إن غدّى عشرة مساكين وعشّاهم أجزأه .

وقال الشافعى : لا يجوز أن يطعمهم جملة واحدة ، لأنهم يختلفون فى الأكل ، ولكن يعطى كل مسكين مدًا .

قال القرطبى: لا يجوز عندنا (أى معشر المالكية) دفع الكفارة إلى مسكين واحد وبه قال الشافعى. وأصحاب أبى حنيفة يمنعون صرف الجميع إلى واحد دفعة واحدة ويختلفون فيها إذا صرف الجميع في يوم واحد بدفعات مختلفة ؛ فمنهم من أجاز ذلك ، وأنه إذا تعدد الفعل حسن أن يقال في الفعل الثانى: لا يمنع من الذي دفعت إليه أولا فإن اسم المسكين يتناوله. وقال آخرون: يجوز دفع ذلك إليه في أيام ، وإنّ تعدد الأيام يقوم مقام أعداد

<sup>(</sup>١) الأنعام: ١٤.

المساكين . وقال أبو حنيفة : يجزئه ذلك ؛ لأن المقصود من الآية التعريف بقدر ما يطعم فلو دفع ذلك القدر لواحد أجزأه . ودليلنا نص الله تعالى على العشرة فلا يجوز العدول عنهم . وأيضًا فإن فيه إحياء جماعة من المسلمين ، وكفايتهم يومًا واحدًا فيتفرغون فيه لعبادة الله تعالى ولدعائه فيغفر للمكفر بسبب ذلك والله أعلم .

(أو كسوتهم) والكسوة فى حق الرجال الثوب الواحد السائر لجميع الجسد، فأما فى حق النساء فأقل ما يجزئهن فيه الصلاة وهو الدرع والخيار، وهكذا حكم الصغار فكسوتهن كبيرة كالكبار قياسا على الطعام. وقال أبو حنيفة والشافعى والثورى والأوزاعى: أقل ما يقع عليه الاسم وذلك ثوب واحد وفى رواية أبى الفرج عن مالك، وبه قال النخعى ومغيرة «ما يستر جميع البدن بناء على أن الصلاة لا تجزئ فى أقل من ذلك».

ولا تجزئ القيمة عن الطعام والكسوة وبه قال الشافعي وقال أبو حنيفة : تجزئ القيمة في الكفارة كما تجزئ في الزكاة .

وإذا دفعت الكسوة إلى ذمى أو عبد لم تجزئ ، وقال أبو حنيفة تجزئ ؛ لأنه مسكين يتناوله لفظ المسكنة ويشتمل عليه عموم الآية . (١)

( فمن لم يجد ) معناه لم يجد فى ملكه أحد هذه الثلاثة من الإطعام أو الكسوة أو عتق الرقبة بإجماع ، فإذا عدم هذه الأشياء الثلاثة صام ثلاثة أيام متتابعات وقال مالك والشافعى فى قوله الآخر : يجزئه التفريق لأن التتابع صفة لا تجب إلا بنص أو قياس على منصوص وقد عدّما يقول أبو القاسم القشيرى : والقسم بالشىء لا يخرج عن وجهين : إما لفضيلة كقوله :

<sup>(</sup>١) راجع جامع الأحكام للقرطبي/ سورة الماثدة .

﴿ وطور سينين وهذا البلد الأمين ﴾ أو لمنفعة كقوله تعالى : ﴿ والتين والزيتون ﴾ .

وقد أقسم الله تعالى بثلاثة أشياء : بذاته كالآيات السابقة وبفعله نحو : ﴿ وَالنَّجُمُ إِذَا هُوَى ﴾ ، ﴿ وَالطُّورُ وَكُتَابُ مُسطُّورٌ ﴾ . ﴿ وَالطُّورُ وَكُتَابُ مُسطُّورٌ ﴾ .

وقد يكون القسم ظاهرا أو مضمرًا فالظاهر كالآيات السابقة وأما المضمر فقسمان : قسم دلت عليه اللام في مثله قوله تعالى : ﴿ لتبلون في أموالكم وأنفسكم . . . . . الآية ﴾ وقسم دل عليه المعنى في مثل قوله تعالى : ﴿ وإن منكم إلا واردها ﴾ وتقديره والله .

وأسلوب القسم ثلاثة أمور:

١ ـ أداة القسم .

٢-المقسم به .

٣- المقسم عليه .

أداة القسم: الصيغة الأصلية للقسم: أقسم أو أحلف مع تعدى الفعل بالباء إلى المقسم به كقوله تعالى: ﴿ وأقسموا بالله جهد أيهانهم لئن أمرتهم ليخرجن . . . ﴾ .

ولما كان فعل القسم يكثر في الكلام جاز حذفه والاكتفاء بالباء ثم عوض عن الباء بالواو في الأسماء الظاهرة كقوله تعالى: ﴿ والليل إذا يغشى ﴾ (١) وبالتاء في لفظ الجلالة كقوله تعالى: ﴿ وتالله لأكيدن أصنامكم. . . الآية ﴾ (٢) وهذا قليل أما الواو فكثيرة .

<sup>(</sup>١) والليل: الآية الأولى. (٢) الأنبياء: ٥٧.

المقسم به : وهو أمر جليل وخطر عظيم وليس لأحد أن يقسم بها شاء سوى الله سبحانه وتعالى ، وليس ذلك لغيره من المخلوقات .

المقسم عليه : مما يراد توكيده وتحقيقه ولاسيها إذا كان من الأمور الغائبة والحفية إذا أقسم على ثبوتها كقوله تعالى : ﴿ والنجم إذا هوى . ما ضل صاحبكم وما غوى . وما ينطق عن الهوى . إن هو إلا وحى يوحى ﴾ (١).

وجواب القسم يذكر تارة وهو الغالب ، ويحذف تارة أخرى في مثل قوله تعالى : ﴿ لا أقسم بيوم القيامة ، ولا أقسم بالنفس اللوامة ﴾ فجواب القسم محذوف دل عليه قوله تعالى : ﴿ أيحسب الإنسان ألن نجمع عظامه ﴾ (٢) والتقدير : لتبعثن ولتحاسبن .

### معنى لا أقسم .

أدخلت « لا » النافية على فعل القسم فى بعض المواضع كقوله تعالى : ﴿ فلا أقسم بمواقع النجوم ﴾ (٣) ﴿ فلا أقسم بالشفق ﴾ (٤) ﴿ فلا أقسم بها 
تبصرون وما لا تبصرون ﴾ (٥).

وقد ذكر المفسرون فيها عدة آراء نذكر منها:

- أن لا النافية إنها جاءت لمحذوف يناسب المقام وتقديره لا صحة لما تزعمون من إنكار البعث والحساب فقال أقسم بيوم القيامة . . وعلى قراءة ابن كثير: لأقسم (اللام للتوكيد وليست نافية) والتقدير أنكم ستبعثون .
- لا زائدة إن صح التعبير حيث لا زيادة في القرآن . ولذلك فإن أهل الأدب
   مع الله يقولون : إنها للتوكيد .

 <sup>(</sup>١) النجم: ١-٤.

<sup>(</sup>٣) الواقعة : ٧٥ . (٤) الأنشقاق : ١٦ .

<sup>(</sup>٥)الحاقة: ٢٨.

• ما قاله أبو مسلم من أن ( لا ) لنفى القسم فكأنه تعالى يقول: أسألك غير مقسم لأنى لا أقسم بذلك اليوم ولا بنفسك التى بين جنبيك . . أتحسب أنا لا نجمع عظامك . إذا تفرقت بالموت ؟ إن كنت تحسب ذلك فاعلم أنا قادرون على أن نفعل ذلك . فظاهر الكلام نفى القسم ولكن المراد بهذا النفى التوصل إلى التأكيد وكأنه سبحانه يقول: الأمر بين فلا حاجة بنا إلى القسم عليه . وهذا القول يؤكد الخبر أشد تأكيد (١).

وأختم هذا المبحث بقسم الله سبحانه وتعالى بحياة نبيه محمد صلى الله عليه وسلم لما فيها من فوائد جمة تعود على هذه الأمة كماته صلى الله عليه وسلم كما قال: «حياتى خير لكم ومماتى خير لكم . . . الحديث ) (٢).

قال تعالى : ﴿ لعمرك إنهم لفي سكرتهم يعمهون ﴾ (٣).

أخرج البيهقى فى الدلائل وأبو نعيم فى الحلية وغيرهم عن ابن عباس رضى الله تعالى عنها: 1 ما خلق الله تعالى وما ذرأ وما برأ نفسا أكرم عليه من محمد صلى الله عليه وسلم وما سمعت الله سبحانه أقسم بحياة أحد غيره . ولا عجب ؛ فإن الذى أخذ الميثاق على سائر النبين أن يؤمنوا به وينصروه ويشهدهم ثم يشهد عليهم بذلك لا جرم أن يفرده بالقسم بحياته دون سائر النبين . والله أعلم .

<sup>(</sup>١) في نور القرآن / دكتور : عبد الله شحاته .

<sup>(</sup> ٢ ) رواه ابن ماجه في سننه ,

<sup>(</sup>٣)الحجر: ٧٢.

## الإغرفالكنبه

هذا المبحث من أهم المباحث التي تتعلق بالكتاب المبين ، وهو مبحث شائك ، وعر المسالك ، صعب على كل سالك حيث تعددت المعاني حول الحرف القرآني حتى تأتى فهم المراد من الأحرف السبعة على بعض العلماء ؛ فآثر السلامة بالسكوت عن تأويل الأحاديث المتواترة في إنزال القرآن على سبعة أحرف ؛ لأنهم عدوها من المشكل المتشابه الذي لا يعلم تأويله إلا الله والراسخون في العلم .

ويحضرنى بهذه المناسبة حوار إذاعى دار بين الأستاذ العقاد رحمه الله وأحد المذيعين الذى سأله: لو أنك التقيت برسول الله صلى الله عليه وسلم فعن أى شيء كنت سائله ؟ فأجاب على الفور:

.. كنت أسأله عن معنى الأحرف السبعة .

وقد اختلفوا في تفسيرها على نحو أربعين قولا أوردها العلامة السيوطي في كتابه « الإتقان في علوم القرآن » كما أيد هذا الرأى ولى الله الصفاقسي (١).

قال العلامة الكوثري في مقالاته: (٢)

<sup>(</sup>١) غيث النفع للصفاقسي ص ١٠ ط مصطفى البابي الحلبي .

 <sup>(</sup>۲) مقالات الكوثرى ص ۳۱ مطبعة الأنوار .

والواقع أن القرآن الكريم كان ينزل معظمه على لغة قريش على حرف واحد إلى أن فتحت مكة وبدأ الناس يدخلون فى دين الله أفواجا وأخذت القبائل العربية المختلفة تتوافد فأذن الله سبحانه على لسان نبيه صلى الله عليه وسلم أن يقرأوا القرآن على لغتهم ولهجاتهم تيسيرًا لهم لصعوبة تحولهم من لغتهم إلى لغته كها يدل على ذلك حديث أبى بن كعب رضى الله عنه عند البخارى وغيرهم .

#### قال الطحاوي في مشكل الآثار:

إنها كانت السعة للناس في الحروف لعجزهم عن أخذ القرآن على غير لغاتهم فوسع لهم في اختلاف الألفاظ إذا كان المعنى متفقًا ، فكانوا كذلك حتى كثر منهم من يكتب وعادت لغاتهم إلى لسان رسول الله صلى الله عليه وسلم فاستطاعوا بذلك حفظ ألفاظه فلم يسعهم حينشذ أن يقرأوا بخلافها أهد.

قال القرطبى: قال ابن عبد البر: فبان بهذا أن تلك السبعة الأحرف إنها كانت فى وقت خاص لضرورة دعت إلى ذلك ، ثم ارتفعت تلك الضرورة فارتفع حكم هذه السبعة الأحرف وعاد ما يقرأ به القرآن على حرف واحد (١).

ويقول الأستاذ الدكتور الكومى أستاذ التفسير والحديث بكلية أصول الدين حين تعرض لحديث انزل القرآن على سبعة أحرف الهذا الحديث نزل في آخر العهد المدنى حين دخلت القبائل المختلفة الإسلام بعد صلح الحديبية ، فكان ترخيصا للقبائل أن تقرأ القرآن بها لقنها رسول الله صلى الله عليه وسلم بألفاظ يستعملونها فيها بينهم لا وجود لها في لغة قريش ، وكانت هذه رخصة للقبائل لأنهم لم يتعودوا لسان قريش حيث كانت وسائل المواصلات في الجاهلية شبه

<sup>(</sup>١) الجامع لأحكام القرآن\_تفسير القرطبي ط الشعب.

منعدمة ، والقبائل يحارب بعضها بعضا ولكل قبيلة نظامها ودستورها ورئيسها وكان نظام الغاب سائدًا بينهم ، أي الحرب القبلية التي لا مبدأ لها إلا غلبة القوى على الضعيف ، وجاء هذا الحديث في وقت دخول القبائل ، وبناء على سؤال الرسول حين سأل ربه التخفيف فرخص له في حرفين إلى سبعة كما جاء في الحديث وكان في كل مرة يقول : ﴿ إِن أَمتِي لا تطيق ذلك ، لعلمه بلغات العرب جميعًا ، وهنا لابد لنا أن نعلم أن الرسول علم لغات العرب إما بالوحى أو بمجرد قوة إدراكه واتصاله الخاص ببعض القبائل ، ولكنا نرجح أن علمه بكل لغات العرب كان معجزة أظهرها الله على يده ، وكتب بها لكل القبائل كل بلغته ، ومن هنا ترى الرسائل النبوية مشتملة على ألفاظ وأساليب لا نألفها الآن كما نألف القرآن الكريم الذي كتب بلغة قريش ونزل بها في تسعة عشر عاما من لدن البعثة إلى صلح الحديبية ، فلما كان عام الوفود وجاءت القبائل تتلقى عن الرسول الكريم صلى الله عليه وسلم كقوله لأحد الوافدين: « إنا أنطيناك الكوثر » بدلاً من « إنا أعطيناك الكوثر » ، وكقوم صلى الله عليه وسلم : « ليس من إمبرم صيامٌ في امسفر » بدلاً من : « ليس من البر الصيام في السفر ، وكلغة الكسكسة والكشكشة مثل : « قد جعل ربش تحتش سريا ، أو: «قد جعل ربش تحتش سريا » وذلك بدلاً « قد جعل ربك تحتك سرياً ، وليس معنى هذا أنه أقرأ كل قبيلة القرآن كله إنها كان يقرؤهم بحسب ما يتيسر لحفاظهم وما يحتاجون إليه ، وإذًا فالكتابة بالأحرف السبعة لم تكن إلا بين يدى هذه القبائل ولأجلها .

أما كتاب الوحى منذ نزل القرآن بمكة فكانوا يكتبون بحرف قريش وفى القرآن أكثر من ٨٧ سورة مكية وكتاب الوحى كلهم قرشيون كتبوا بها وكذلك في الشطر الأول من العهد المدنى ، وما حدث في الأحرف والكتابة بها للقبائل لم يكن من كتاب الوحى الرسميين الذين يكتبون للرسول صلى الله عليه وسلم في اللخاف والعسب فيها كان يحتفظ به هو أو تحتفظ به الصحابة لأنفسهم

بالمدينة ، فكلها كانت بحرف قريش ، ومن هنا كانت الصحف البكرية «نسبة إلى أبى بكر الصديق انسخة من عين ما كتب بين يدى النبى صلى الله عليه وسلم بلغة قريش ، وكان المصحف العثماني نسخة منها وليس لاختلاف القراءات دخل في اختلاف الأحرف .

فالقراءات كلها بلغة قريش ، وما جاء به الصحابة لزيد بن ثابت لينسخه في الصحف كان من عين ما كتب بين يدى الرسول بكتابه الرسميين وبكتابة الصحابة لأنفسهم ، وكذلك فعلت اللجنة في المصحف العثماني ، ولا يشكل على ذلك قول عثمان لِلَّجنة : ﴿ ما اختلفتم فيه أنتم وزيد فاكتبوه بلغة قريش ﴾ لأن زيْدًا كان أخبر الناس بكتابة ما نزل من الوحي إذ أنه الكاتب الأول للوحي القرآني ، وإذّا فكان المصحف العثماني جمعا للأمة على حرف قريش ، وكانت اللغة السائدة وقتئذ ، ولهذا عزم عثمان على من كان عنده شيء من الأحرف الأخرى أن يحرقها ، لكنه لم يمنع صاحبها من قراءة ما سمعه من الرسول لأنه قرآن في حقه وهو مستوف للشروط القرآنية ، وإذّا فالاختلاف بين القبائل في أذربيجان كان ناشئًا عن اختلاف الحروف التي كانت تقرأ بها وكتبتها لنفسها أذربيجان كان ناشئًا عن اختلاف الحروف التي كانت تقرأ بها وكتبتها لنفسها فكان جمع الناس على المصحف لمنع هذه الخلافات .

وفى ختام هذا العرض أقول: إن القرآن مشتمل على الأحرف السبعة بمعانيها المختلفة لقوله تعالى: ﴿ مَا فَرَطْنَا فَى الكتاب من شيء ﴾ (١) وأن وجوه القراءات تدخل ضمن هذه الأحرف ، وأن القراءات العشر المتواترة مما هو معلوم من الدين بالضرورة (٢). ولا يضر الجهل بها .

<sup>(</sup>١) الأنعام: بعض آية ٣٨.

<sup>(</sup>٢) انظر كتابنا و شرح طيبة النشر في القراءات العشر \_ المقدمة .

# سَبِبُ وُرُودِ الْمُوكِيْثِ بِعَلَى سَنَعَيْرِ الْجُرُفِ

التخفيف على هذه الأمة ، وإرادة اليسر بها ، وإجابة لمقصد نبيها صلى الله عليه وسلم حيث قال : ﴿ أَسَأَلُ الله معافاته . . . . الحديث ، (١) .

#### معسني الأحسرف

قال أهل اللغة : حرف كل شيء طرفه ووجهه وحافته وحده وناحيته والقطعة منه .

والحرف أيضًا: واحد حروف التهجي.

قال الداني: يحتمل الحرف هنا وجهين:

أحدهما: أن القرآن أنزل على سبعة أوجه من اللغات لأن الحرف يراد به الوجه كقوله تعالى: ﴿ من يعبد الله على حرف ﴾ (٢) أي على وجه مخصوص .

والآخر: أنه سمى القراءات أحرفا على طريق السّعة كعادة العرب في تسميتهم الشيء باسم ما هو منه وما قاربه وما جاوره.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في صنحيحه .

<sup>(</sup>٢)الحبع:

قال ابن الجزرى : ﴿ وَلَى نَيْفَ وَثَلَاثُونَ سَنَةَ أَمْعَنَ الْنَظْرِ فَى هَذَا الْحَدَيْثُ حَتَى فَتَحَ الله على بشيء أرجو أن يكون هو الصواب وذلك أنى تتبعت القراءات كلها فإذا اختلافها يرجع إلى سبعة أوجه خاصة .

إما في الحركات بلا تغير في المعنى والصورة نحو البخل بوجهين أو بتغير في المعنى فقط نحو:

﴿ فتلقى آدم من ربه كليات ﴾ وهى قراءة ابن كثير المكى بتقديم المفعول على الفاعل .

و إما في الحروف بتغير في المعنى لا في الصورة نحو: تبلوأ ، وتتلوأ أو عكسه نحو: الصراط والسراط أو بتغيرهما معا نحو:

( أشد منكم ومنهم ) و إما فى التقديم والتأخير نحو : ( يُقْتَلُون و يَقْتُلُون ) أو فى الزيادة والنقصان نحو : ووصى وأوصى .

وأما نحو اختلاف الإظهار والتفخيم والمد والإمالة والإبدال وتحقيق الهمز ونقله وأضدادها مما يعبر عنه بالأصول فليس من الخلاف الذي يتنوع فيه اللفظ أو المعنى لأن هذه الصفات المتنوعة في أدائه لا تخرجه عن أن يكون لفظا ، واحدًا ثم رأيت الإمام أبا الفضل الرازى حاول ما ذكرته وكذلك ابن قتيبة والله تعالى أعلم (١).

وأما فائدة اختلاف القراءات وتنوعها فقد جمعها ابن الجزرى في كتابه «النشر» في نقاط عدة رأيت أن أذكرها لك أيها القارئ الكريم تماما للفائدة، وحثا على الوقوف على أسرار هذا الفن المعجز بلفظه ومعناه فمنها ما في ذلك من نهاية البلاغة وكمال الإعجاز وجمال الإيجاز وغاية الاختصار.

<sup>(</sup>١) شرح طيبة النشر في القراءات العشر الجزء الأول بتحقيقنا .

ومنها ما فى ذلك من عظيم البرهان ووضوح الدلالة فالاختلاف فى القرآن اختلاف تنوع لا اختلاف تضاد ولا تناقض ؛ بل كله يصدق بعضه ويشهد بعضه لبعض على نمط واحد وأسلوب واحد مما يدل على صدق من جاء به صلى الله عليه وسلم .

ومنها سهولة حفظه وتيسير نقله على هذه الأمة كها أن منها فتح باب الاجتهاد لمن تتوفر فيهم شروطه من الاستنباط والتوجيه والكشف والتعليل والترجيح والتفصيل ما استطاعوا إلى ذلك سبيلاً ، والأجر \_ كها يقولون \_ على قدر المشقة .

ومنها بيان فضل هذه الأمة وشرفها على سائر الأمم بإقبالهم على كتاب الله وهمايته من التحريف والتبديل والعمل بها جاء به .

ولو لم يكن من خصوصيات هذه الأمة إلا محافظتها على الإسناد لكفت ولو لم يكن من خصائصها إلا هذه الخاصية لوفت .

#### رأى جديد في الأحرف السبعة

أجمع علماء الأمة على أن الأحرف السبعة ليس أن يقرأ الحرف الواحد على سبعة أوجه إذ لا يوجد ذلك إلا في كلمات يسيرة نحو ( أفّ » و ( جبريل » و (هيهات) و ( هيت » .

كما أجمعوا على أنه ليس المراد بالسبعة هؤلاء المشهورين لعدم وجودهم فى ذلك الوقت ثم اختلفوا فقال أكثرهم هى لغات ثم اختلفوا أيضا فى تعيينها فقال أبو عبيد: القاسم بن سلام قريش وهذيل وثقيف وهوازن وكنانة وتميم واليمن وقال غيره: خس لغات فى أكناف هوازن ؟ سعد وثقيف وكنانة وهذيل وقريش ولغتان على جميع ألسنة العرب وقال الهروى: سبع لغات من

لغات العرب أى أنها متفرقة فى القرآن فبعضه بلغة قريش وبعضه بلغة هذيل وبعضه بلغة هوازن وبعضه بلغة اليمن . وفى هذه الأقوال كلها نظر فإن عمر وهشاما اختلفا فى سورة الفرقان وكلاهما قرشيان من لغة واحدة . وقيل المراد بها معانى الأحكام كالحلال والحرام والمحكم والمتشابه والأمثال والإنشاد والإخبار وقيل الناسخ والمنسوخ والخاص والعام والمجمل والمبين والمفسر ، وقيل : الأمر والنهى والطلب والدعاء والخبر والاستخبار والزجر ، وقيل : الوعد والمطلق والمقيد والتفسير والإعراب والتأويل ، وفى هذه الأقوال أيضًا نظرًا ؛ فإن سببه وهو اختلاف عمر وهشام لم يكن إلا فى قراءة حروف لا أعسيره ولا أحكامه .

أما الجديد في معنى الأحرف السبعة فهو أن الأحرف السبعة هي القراءات السبع المشهورة المتواترة المعلومة من الدين بالضرورة لأن الثلاثة تتمة العشرة لم يختلفوا كثيرا في قراءتهم عن السبعة فالمدنيان نافع وأبو جعفر تكاد تندرج قراءة أحدهما في الآخر ويعقوب الحضرمي أصله أبو عمرو البصرى ، وخلف العاشر تلميذ حمزة وراويه الأول ولم تختلف قراءته عن الكوفيين بل إنه لم يختلف عن حمزة والكسائي وشعبة إلا في حرف واحد هو قوله تعالى : ﴿ وحرام على قرية أهلكناها ﴾ .

فقولهم: أنه ليس المراد بالسبعة هؤلاء القراء المشهورين لعدم وجودهم فى ذلك الوقت يرد عليه قول النبى صلى الله عليه وسلم فى خطبة الحج بمنى: «رب مبلغ أوعى من سامع » والحديث فى الصحيحين: البخارى ومسلم . وفى شرح البيجورى على جوهرة التوحيد للقانى عند قوله: « ومالك وسائر الأئمة » أورد شيخ الإسلام إبراهيم البيجورى حديث النبى صلى الله عليه وسلم « يوشك أن تضرب أكباد الإبل يطلبون العلم فلا يجدون أحدا أعلم من عالم المدينة » فحمل على الإمام مالك ، وورد « عالم قريش يملأ طباق الأرض

علما ، فحمل على الإمام الشافعى كما ورد: « لو كان العلم بالثريا لناله رجال من فارس ، حمل على أبى حنيفة وأصحابه ، وكل من هذه الأحاديث ظنى الدلالة ويدخل فيها كل عالم . قلت : وهذه الأحاديث من أعلام نبوته صلى الله عليه وسلم فإن من معجزاته الإخبار بالغيب ، فلا تعجب أيها القارئ الكريم أن يراد بهؤلاء السبعة هؤلاء القراء أصحاب تلك القراءات وغيرهم عن فتح الله عليهم في هذا الفن والله أعلم بالصواب (١).

وقد ذهب جماعة من الفقهاء والقراء والمتكلمين إلى أن الأمة يحرم عليها إهمال شيء من السبعة . وذهب الجمهور إلى أن المصاحف العثمانية مشتملة على ما يحتمله رسمها من الأحرف السبعة فقط جامعة للعرضة الأخيرة لم يترك منها حرف وهو الظاهر لأن الأحاديث الصحيحة والآثار المستفيضة تدل عليه (٢).

<sup>(1)</sup> انظر حاشية الجزء الأول من كتابنا شرح طيبة النشر ص ١١.

<sup>(</sup> ٢ ) المرجع السابق الجزء الأول .

# (فَصِّكُ) فئ تِجَوَّئِدُ الْقِئْرِ كَنْ

التجويد هو إعطاء كل حرف حقه مخرجًا [ وهو أن يخرج كل حرف من مخرجه ] وصفةً كالرخاوة والشدة .

والتجويد فرض عين . كما قال العلامة علاء الدين الطرابلسي وذلك عند شرحه لقول ابن الجزري :

والأخذ بالتجويد حتم لازم من لم يجود القرآن آثم الأنه به الإله أنزلا وهكذا منه إلينا وصلا

ودليل فرضيته . قوله تعالى : ﴿ورتل القرآن ترتيلا ﴾ (١) وقد أكد سبحانه الأمر بالمصدر .

أما دليله من السنة فقوله صلى الله عليه وسلم : « رب قارئ للقرآن والقرآن يلعنه » .

وما دمت ياقارتي العزيز قد عرفت أن التجويد إعطاء الحروف حقها مخرجا وصفة فلابد لك من التعرف على مخارج الحروف وصفاتها .

قال الشمس ابن الجزري في مقدمته:

<sup>(</sup>١) المزمل : ٤ .

إذ واجب عليهم محتم قبل الشروع أولا أن يعلموا خارج الحروف والصفات ليلفظوا بأفصح اللغات

وهي لغة العرب العرباء التي نزل بها القرآن الكريم.

### مخسارج الحسروف

مخارج الحروف من أهم أبواب التجويد ، فيجب أن يعتنى بإتقانها كل من أراد أن يقرأ القرآن المجيد .

والمخرج اسم لموضع خروج الحرف ، والحيز الذى يتكون فيه الصوت اللغوى ، وحروف المعجم التى تبلغ تسعة وعشرين حرفا تخرج من سبعة عشر مخرجا ، وهو المختار عند المحققين كالخليل ابن أحمد .

ومخارج الحروف تنحصر في أربعة من أعضاء جسم الإنسان وهي : الحلق، والفم، والشفة، والجوف فأول المخارج جوف الحلق، وفيه ثلاث أحرف: أولها: الألف، وثانيها: الواو الساكنة المضموم ما قبلها والثالث: الياء الساكنة المكسور ما قبلها، وهذه الأحرف الثلاثة تسمى حروف المد والمدروف الموائية والحروف الجوفية. وزاد الخليل على هذه الأحرف الثلاثة الهمزة لأن مخرجها من الصدر وهو متصل بالجوف وثاني المخارج أقصى الحلق ويخرج منه حرفان: الهمزة والهاء وثالثها: وسط الحلق وفيه حرفان العين والحاء المهملتان أما رابع المخارج فهو أدنى الحلق إلى الفم وفيه حرفان: الغين والحاء المعجمتان. وهذه آخر مخارج الحلق.

### مخسارج الفسم

وخامس المخارج التي تلى الحلق من أقصى اللسان فوق الحنك وهي القاف فقط .

أما سادسها فمن أقصى اللسان أيضا لكن من تحت مخرج القاف قليلا وما يليه من الحنك وهي الكاف فقط . وهذان الحرفان يسمى كل منهما حرف «لَمَوَى» نسبة إلى اللهاة وهي بين الحلق والفم .

وسابع المخارج وسط اللسان يعنى بينه وبين وسط الحنك وفيه ثلاثة أحرف: « الجيم والشين والياء » والمراد الياء غير المدية المذكورة آنفا في الجوف .

وهذه الأحرف الثلاثة تسمى : الشجرية وذلك لخروجها من شجر الفم وهو منفتح ما بين اللحيين وشجر الحنك المقابل لطرف اللسان .

وثامن المخارج ( للضاد ) وهو أول حافة اللسان وما يليه من الأضراس من الجانب الأيسر عند الأكثر ومن الأيمن عند الأقل . وقيل إن عمر بن الخطاب رضى الله عنه كان يخرجها من الجانبين .

وتاسع المخارج ( اللام ) وهي من حافة اللسان من أدناها إلى منتهاها طرفه وهي فويق الضاحك والناب والرباعية والثنية وفيه اللام فقط .

أما عاشر المخارج فهو للنون ويكون من طرف اللسان بينه وبين ما فوق الثنايا تحت مخرج اللام قليلا .

الحادي عشر للراء وهي من مخرج النون لكنها أدخل في ظهر اللسان قليلا من مخرج النون .

والحروف الثلاثة : اللام والنون والراء تسمى بالحروف الذلقية نسبة إلى موضع مخرجها من ذلق اللسان أي من طرفه .

قال ابن الجزري في منظومته:

..... واللام أدناها لمنتهاها

والنون من طرفه تحت اجعلوا ـ والرايدانيه لظهر أدخل

قال الفراء وقطرب والجرمى وابن كيسان وهم من أئمة النحو: الثلاثة أحرف تخرج من مخرج واحد وهو طرف اللسان.

والمخرج الثانى عشر: للطاء والدال المهملتين والتاء المثناة من طرف اللسان ومن الثنايا العليا.

وهذه الأحرف الثلاثة تسمى بالأحرف « النطعية » لأنها تخرج من نطع الغار الأعلى وهو سطحه .

أما المخرج الثالث عشر فلحروف الصفير وهي : الصاد والزاى والسين ، وتخرج الثلاثة مما بين طرف اللسان وفويق الثنايا .

الرابع عشر: للظاء والذال والثاء من بين طرف اللسان وأطراف الثنايا العليا وتسمى الحروف اللثوية نسبة إلى اللثة وهي اللحم المركب فيه الأسنان.

أما المخرج الخامس عشر : للفاء من بطن الشفة السفلي وأطراف الثنايا العليا.

والسادس عشر الواو غير المدية والباء والميم مما بين الشفتين وتسمى الحروف الشفوية .

المخرج السابع عشر : الخيشوم وهو للغنة ، والغنة تقع في النون والميم الساكنتين حالة الإخفاء أو ما في حكمه من الإدغام .

فهذه مخارج الحروف الأصلية كلها . (١)

<sup>(</sup>١) انظر في هذا كتاب شرح طيبة النشر في القراءات العشر بتحقيق المؤلف ١ / ٢٧١ ـ ٢٨٥ طـ الأزهر .

# فولتج السوك

كل الذين يقرأون القرآن يعرفون أن ربع سوره أو يزيد مفتتحة ببعض الحروف الهجائية بأسمائها مقطعة مسرودة ليس بين بعضها وبعض ولا بينها وبين الكلام الذى يليها ذلك الرباط المعهود بين أجزاء الجمل العربية .

ونريد في هذا المبحث أن نذكر عن هذه الفواتح كلمتين موجزتين نشير في إحداهما إلى طريقة رسمها وتلاوتها ، ونبرز في الأخرى وجوه النظر المختلفة في المعنى المقصود منها .

### أولا: فيها يتعلق بالرسم والتلاوة

السنة المتبعة في رسم هذه الفواتح أن كل حرف منها يرسم حرفا واحدًا مع أن السنة المتبعة في تلاوتها أن كل حرف منها ينطق ثلاثة أحرف هكذا فحرف الله السنة المتبعة في تلاوتها أن كل حرف منها ينطق الام وحرف الع النطق العين الله الفي الله الفي الفي الله الله وحرف العام والماء والماء والماء والماء والماء فإنها تنطق حرفين اثنين إذ يوقف فيها على الألف اللينة لا على إلهمزة فهي مقصورة لا ممدودة هكذا

ر = را ، ي = يا

ولا تحسبن أيها القارئ الكريم أن هذه السنة التي بيناها في اختلاف الرسم والتلاوة خارجة عن قانون القراءة والكتابة القياسيتين . كلا ؛ فتلك هي سنة حروف المعجم إذا جيء بها مقطعة غير داخلة في تقويم كلمة معينة ألا ترى أنك إذا قلت للكاتب : اكتب ( جيم ) مثلا كتب ( ج ) فيصورها بذاتها ومسياها وصورتها الشارحة حينها تكون بعضا من كلمة ، ولكنك إذا سألته بعد ذلك . ماذا كتب ؟ قال : ( جيم ) فينطق باسمها المركب المستقل .

فعلى هذه القاعدة جرى الأمر فى رسم هذه الفواتح وتلاوتها فترسم كما رأيت حروفا وتنطق كما سمعت كلمات مستقلة وتسكن أواخرها بسكون الوقف ؟ لأنها لم تدخل عليها العوامل التركيبية التى توجب إعرابا خاصا بل جىء بها فرادى مسرودة بيد أنها مع سكونها توصل فى النطق عند الجمهور ، ويراعى فيها ما يراعى فى سائر الكلمات المتصلة من المد والإدغام ونحوهما فى مواضعها المعروفة . وروى أبو حيان عن ابن القعقاع أنه كان يقطعها حرفا حرفا ، بوقفة وقفة .

## ثانيا: المعسنى

لم يختلف أحد من المفسرين ، القدامى منهم والمحدثين فى أن كل واحد من هذه الأسامى موضوع بإزاء حرف التهجى المنطوق به فى ابتداء ذلك الاسم ؟ فكان مثلا اسم «كاف» لحرف «كاف» و «لام» اسم لحرف «له » وهلم جرا (١).

<sup>(</sup>۱) من المعروف أن الحروف الهجائية وعدتها تسعة وعشرون حرفا وضعت لها أسياء كل اسم منها يبدأ بالحرف نفسه ويستثنى من ذلك الألف اللينة أى المدة التي بعد الفتحة فإنها لما لم يمكن الابتداء بها نفسها وعمها الواضع بحرف قبلها ليمكن النطق بها واختار أن يكون هذا الحرف هو اللام فقال : « لا » بوزن « ما » وهي التي يسميها معلموا الأطفال « لام ألف » ويعضهم لا يزيد حرف الألف اللينة اكتفاء بالألف فتكون الحروف الهجائية ثمانية وعشرون حرفا . أهـ

نقول هذا القدر لا خلاف فيه . أما الاختلاف الكثير المسطور في كتب التفسير نقلا عن تراجمة القرآن من الصحابة والتابعين وعن علماء العربية من المتقدمين والمتأخرين فليس اختلافا في المعنى الوضعى ، وإنها هو اختلاف في المقصود منها في مستهل السور : أهو ذلك المعنى الوضعى نفسه ؟ أم أنها نقلت فوضعت بإزاء معنى جديد نعرفه ونزعم أنه هو مراد الله تعالى منها ؟ وإذا لم يكن لها معنى جديد معروف وراء ذلك المعنى الأصلى فهل لافتتاح السور بهذا التهجى حكمة معقولة لنا أم هو وضع تعبدى لا نعرف حكمته ، وسر إلهى لا ندرك خبيئته ، هكذا يمكن رد الأقوال المتشعبة في هذه المسألة والتي تبلغ عشرين قولا أو يزيد إلى ثلاثة أقوال رئيسية لا زائد عليها ، وها هي ذي نشرها لك على عكس طيها .

#### القسول الأول

وهو مذهب الشعبى والثورى وجماعة من المحدثين وهو مروى عن الخلفاء الأربعة الراشدين وابن عباس رضى الله عنهم أننا لا نعرف من أمر هذه الفواتح إلا ما يعرفه كل أحد من أنها أسام هجائية لحروف المبانى ، وأن الله تعالى أمرنا عند تلاوة بعض السور أن ننطق فى افتتاحها بتلك الأسهاء لحكمة يعلمها هو فل علينا إلا السمع والطاعة لأمره ؛ لأن له أن يتعبدنا بها يشاء مما نعقل مصلحته وما لا نعقل ، كها أمرنا فى الحج والصلاة والكفارات بأعداد خاصة وأوضاع معينة لا ندرك الحكمة فى تحديدها ؛ وكها أمر إبراهيم الخليل عليه السلام بذبح ولده ، وأوحى إلى أم موسى بإلقاء ابنها فى اليم . ولاشك أن من السلام بذبح ولده ، وأوحى إلى أم موسى بإلقاء ابنها فى اليم . ولاشك أن من الطاعة فى الأمور المجهولة الحكمة ؛ أقرب إلى تحقيق العبودية والإخلاص منها فى الأمور المعقولة المعنى .

ولا يقال إن هذا خطاب بها لا يفهم ، وأنه عبث يجب تنزيه القرآن عنه ؛

لأنانقول: إن محصول الكلام أن الله تعالى يقول لنا: قولوا: كاف ؛ قولوا: لام ؛ قولوا : ميم . وهذا مفهوم تمام الفهم ، ولا ينقصنا إلا أن نعرف : لماذا نقول ؟ وهذا سؤال لا يوجه إلى الحكيم متى صدق الإيهان بحكمته ، فإن كانت هذه الأسماء ليس لها في الواقع مدلولات وراء هذه المعاني الهجائية ، فالأمر واضح كما قررنا ، وإن كانت في جملتها ، أو في آحادها رموز في الواقع لمعان يعلمها الله تعالى فهذا لا يضيرنا ؛ لأننا لم نخاطب بها من جهة المعانى الرمزية لا مطالبة بفهمها ولا بامتثال مضمونها الغيبي ، وإنها خوطبنا بها من الوجهة اللفظية وهي التعبد بتلاوتها ، والذي يدلنا على أننا لم نخاطب بها من الوجهة الرمزية أن لو كانت كذلك لوجب على الرسول صلى الله عليه وسلم بيان مدلولات تلك الرموز لأنه لا يمكن معرفتها إلا من طريق الوحي والتلقي عن واضع تلك الرموز سبحانه . ألا وإنه لو بينها الرسول صلى الله عليه وسلم لنقل عنه هذا البيان ، لكنه لم ينقل عنه صلى الله عليه وسلم في بيانها شيء ، ولا نقل عن أحد من الصحابة سؤاله عنها ، وإذ لم يبينها الله لنا على لسان رسوله ولم تكن هي بينة في نفسها فقد أصبح الخطاب بها لو وقع شبيها بالتكلم بالرطانات مع من لا يعرفها ، أو بالأحاجي والمعميات مع من لا سبيل له إلا فهمها . وهذا وذاك إنها هو ضرب من العبث أو الجهل . أو من تكليف ما ليس في الوسع والله أعلى وأجل من أن يعبث أو يجهل ، وهو أرحم بعباده من أن يكلفهم ما لا طاقة لهم به . وإذا ثبت أنه لم يتعلق بنا في شأن هذه المعانى الرمزية تكليف مباشر ، علمي أو عملي ، ولم يكن فهم الجمل المتصلة بتلك الفواتح متوقفا على فهم المعانى المذكورة حتى يكون فهمها من قبيل مقدمة الواجب صار البحث عنه إذًا من التكليف الذي قال في مثله عمر رضى الله عنه ( نهينا عن التكلف ، حين سئل عن معنى ( الأبّ ) في قوله تعالى : ﴿ وَفَاكُهُ وَأَبًّا ﴾ (١) بل التكليف في مسألتنا أبين ؛ لأن ﴿ الأبِّ ، كلمة داخلة

<sup>(</sup>١) سورة عبس : ٣١.

فى الجملة معطوفة بالواو مؤلفة مع غيرها تأليف الكلام العربى بخلاف هذه الفواتح ونزيد هذا المعنى وضوحا فنقول:

كما لا يعنى مشترى السلعة أن يعرف مدلول تلك الأرقام الاصطلاحية التى تكتب على حاشيتها ، وإنها يعنى أن يعرف مغزى المقال أو مضمون الخبر أو جودة السلعة ، فكذلك لا يعنى قارئ السورة أن يعرف المشار إليه بتلك الرموز على وجه التحديد متى وقف على مقاصد الآى ومعانى الجمل ، وساء علينا بعد ذلك أن كان هذا السر محجوبا عن النبى صلى الله عليه وسلم أيضا كما حجب عنا أم كان مكشوفا له دوننا ، فإنه لا يلزم من علمه عليه السلام بالشىء الذى لم نكلف به علمنا به ، إذ هو أعلمنا بالله وآياته . وما منا إلا له مقام معلوم ، وقديها قيل : « إن السر بين الحبيب والحبيب لا يلزم أن يطلع عليه الرقيب » .

#### القسول الثساني

وهو مذهب كثير من علماء العربية أن تلك الأسماء وإن لم تنقل عن أوضاعها الأولى ولا تزال دالة على معانيها الهجائية إلا أن فى افتتاح السور بها حكما معقولة يظفر بها من يلتمسها بتدبر ، من ذلك ما أشار إليه الأخفش وأبو عبيدة من أن الله تعالى كما افتتح بعض السور من كتابه بذكر : والشمس ، والضحى ، والفجر ، والليل ، والنجم ، والطور ، والتين والزيتون وغيرها من النعم الكونية ليكون ذلك جاذبا لبصائر الناس إلى الإيمان بواهبها ، والخضوع المعمر والقيام بحقوقه ، والاستعداد للقائه ، وليكون ذلك إيماء إلى ما بين القرآن وبين هذه النعم الجسام من تمام الشبه بينهما فى خصائص الصفة الإلهية ، كذلك افتتح الله بعض السور بذكر الحروف التى هى أصول النطق والكلام تذكيرًا بتلك النعم الجليلة التى خص الله بها الإنسان من بين سائر الحيوان ، تذكيرًا بتلك النعم الجليلة التى خص الله بها الإنسان من بين سائر الحيوان ، ألا وهى نعمة العلم والبيان . بل التذكير بهذه النعم أمس بالمقام ؛ لأنها واقعة

بين يدى القرآن الذي هو أحسن أنواع التعليم والبيان ، وكما ذكرت النعم الكونية على وجمه القسم بها تنويها بجليل شأنها ، كذلك هذه النعمة البيانية، غير أن القسم بها مطوى ، حذفت أداته على طريقة قولهم : « الله لأفعلن كذا ٧ وهو حذف سائغ في لفظ الجلالة باتفاق ، وفي غيره عند علماء الكوفة ، ومن ذلك ما قاله المُبَرِّد وجم غفير وهو أن في تقطيع هذه الحروف بين يدى الكلام المتحدى به إلهابا لنفوس العرب ، وإثارة لحمية المعارضة فيهم إذ كانت هذه الحروف الهجائية هي مواد الكلمات العربية ، والكلمات العربية هي مواد الكلام العربي الذي يتسابقون به في حلبة المفاخرة ، فكأنه قيل لهم : لو أننا جئناكم بقرآن أعجمي وبكلام مؤلف من حروف غير الحروف التي تتألف منها لغتكم لقام لكم العذر في عدم الإتيان بمثله ، أما وهو مؤلف من حروفكم مصوغ من المادة التي تصنوغون منها كلامكم ، فلا يعقل سبب عادي لعجزكم ولولا أنه فوق طاقتكم ما تساقطت دونه أقداركم ، على أنه لم يكتف بهذا القدر في التبكيت ، بل زاده تشنيعا وتهويلا إذ جاءهم عند سرد هذه الأحرف بجميع الوجوه التي تجيء عليها أصول كلماتهم العربية ، فجعل منها ما هو على حرف واحد مثل: ﴿ قَ ﴾ ، ﴿ نَ ﴾ وما هو على حرفين مثل: ﴿ حمَّ ﴾ و « طس » وعلى ثلاثة نحو : « الَّهُ » ، و « طسَّمَ » وعلى أربعة « المرّ » و « المَـصَ ؛ وعلى خمسة : ﴿ كَهيعصَ ﴾ ، ﴿ حَمعيسَقَ ﴾ وهذه هي نهاية أبنيتهم الأصلية كأنه قيل لهم: لسنا نلزمكم ضربا معينا من ضروب الكلمات العربية فدونكم المفرد والمركب والطويل والقصير والخفيف والثقيل. إننا نتحداكم أين تأتوا منها بأى وجه شئتم فهاتوا ما استطعتم ولكنكم لن تستطيعوا ولو حرصتم.

ومن ذلك أن مجرد نطق النبى صلى الله عليه وسلم بهذه الأسماء الهجائية فيه مسحة من الإعجاز يدركها السامع من أول الأمر قبل أن يقف على أسلوب القرآن ودرجته في الفصاحة والبلاغة ، وذلك أن العرب وأهل كل لغة يستوى

أميهم ومتعلمهم فى النطق بجواهر الحروف والكلمات الدالة على معانيها ، وأما التهجى وهو تحليل الكلمات إلى أجزائها وتسمية كل حرف باسمه الاصطلاحى المدرسى فلا يعرفه منهم إلا القارئ الكاتبفهذا النبى الأمى لما سمى الحروف بأسمائها وهو لم يقرأ ولم يكتب ، ولم يجلس مجلس المتعلم من قارئ أو كاتب، كان ذلك منه خارقا من خوارق العادات وآية من آيات الله البينات .

على أن الأمر لم يقف عند نطقه بأسهاء بعض الحروف بل هناك ما هو أعجب ، فإننا نظرنا في عدد السور التي صدرت بهذه الحروف فإذا هي تسعة وعشرون سورة وذلك هو عدد حروف المعجم ثم نظرنا في أعيان هذه الحروف بعد حذف المكرر فإذا هي أربعة عشر حرفا وهو نصفها بإلغاء الكسر ثم نظرنا في طبيعة تلك الحروف فإذا هي قد اشتملت على جميع الأجناس الصوتية من مهموس ، ومجهور ، وشديد ، ورخو ، ومطبق ، ومنفتح ، ومستعل ومستفل إلى غير ذلك من حروف القلقة وحروف الإدغام وحروف الحلق ، وحرفي اللين، وحروف الزيادة وحروف البدل، وسائر الأنواع التي لا يعرفها إلا العالم بمخارج الحروف وصفاتها فذكر من كل نوع منها نصفه أو أكثر وهذا العلم لم يُعرف إلا في القرن الثاني بل قال بعض العلماء: الإحصاء أن أكثر ألفاظ القرآن يدور على الحروف الواردة في فواتح السور ، ولا يخفي أن هذا كله لا يجيء عن طريق المصادفة البحتة ، وإنها يكون عن قصد وعلم وإذ لا علم إلا بالتعلم ، ولا معلم له من البشر فهو إذًا تعليم اللطيف الخبير الذي علم بالقلم ، علم الإنسان ما لم يعلم ، أضف إلى هذا المعنى ( وهو الإشارة بالهجاء القرآني إلى أن هذ العلم معجزة للنبي الأمي ، وإشارة ثانية إلى ما سيكون للقرآن الكريم من فضل على الأميين جميعا بنقلهم من ظلمات الجهالة إلى نور العلم الذي أول خطواته وأيسر مفاتيحه في العادة الجارية هو محو الأمية بتعلم القراءة والكتابة التي يعد هذا الأسلوب نموذجا من مبادئها . ﴿ هو الذي بعث في الأميين رسولا منهم يتلوأ عليهم آياته ويزكيهم ويعلمهم الكتاب والحكمة ﴾ (١). . . الآية

وإشارة ثالثة إلى ما ينبغى أن يكون عليه المؤمن عند تلاوة القرآن من الخضوع والتواضع ، والتنزل منه منزلة الصبى من معلمه ومؤدبه بحيث يقف عند أوامره وزواجره موقف السمع والطاعة فلا يتقدم برأيه وهواه فى دين الله . (إن الحكم إلا الله ) (٢).

ومن ذلك ما روى عن قطرب ، أن الاستفتاح بهذا الهجاء لما اشتمل على ضرب من الغرابة والمخالفة لمألوف العرب في محاوراتهم ، وكان فيه من قوة التنبيه واسترعاء الأسماع ثمرة مزدوجة ، فهو قبل كل شيء إسكات المستهزئين اللين كانوا يقولون : ﴿ لا تسمعوا لهذا القرآن والغوا فيه ﴾ وهو بعد ذلك توجيه لعنايتهم إلى الشأن المهم الذي يليه ، ولذلك لا تجد في إثر هذه الفواتح إلا شأنا جليلا يراد التنبيه عليه في أول السورة . وكان أشبه بأداة التنبيه والاستفتاح في العربية . وقريب من هذا الوجه ما ذهب إليه بعض المستشرقين من الفرنجة وهو أن ذكر هذه الحروف الساذجة في أوائل السور إنها هو توطئة لتلاوة السور ببيان وجهة اللحن الذي سيكون عليه إيقاع نغمها ، ولعل هذا الرأى قد سرى إليهم من وقوع القرائن والفواصل في بعض السور على وفق الرأى قد سرى إليهم من وقوع القرائن والفواصل في بعض السور على وفق الرأى قد سرى إليهم من وقوع القرائن والفواصل في بعض السور على وفق الرأى قد سرى إليهم من وقوع القرائن والفواصل في بعض السور على وفق المتقين » دن » . . . . وما يسطرون ، د ص » . . . . . في عزة وشقاق » ولكن هذا لا يستقيم لهم في مثل د ق » والقرآن المجيد . د الر ه . . . الكتاب المبين المقاصد التبعية لا الأصلية كها تقرر في الوجه الذي قبله .

<sup>(</sup>١) الجمعة : ٢.

<sup>(</sup>٢) يوسف: ٤٠ .

#### القسول الشالث

وهو مذهب الصوفية ، ويروى عن بعض السلف ، وبذكر شيء منه عن علماء بني إسرائيل ،أن هذه الحروف قد نقلت عن معانيها الأصلية إلى معان اصطلاحية جديدة وضعت لها ، إما بجملتها وإما بآحادها قالوا : وإنها سكت النبي صلى الله عليه وسلم عن بيان تلك المعاني تيسيرًا وتوسعة على الناس بجعلها مجالا لاجتهاد المجتهدين ، وذلك إما بناء على أن هذه الفواتح ليست من المتشابه أصلا ، وإما بناء على أن المتشابه مما يعلمه الراسخون في العلم .

وقد اختلف أصحاب هذا القول على آراء كثيرة يمكن ضبطها في أربع شعب:

الشعبة الأولى: تزعم أن كل فاتحة على حدتها تدل بجملتها على معنى مفرد ، وذلك أنها جعلت اسها على . إما على السورة التي هي فيها كما روى عن زيد بن أسلم ونقل (١)عن الخليل وسيبويه ونسب إلى جمهور المفسرين ، وإما على القرآن كله . كما روى عن السدى وقتادة ، وإما على الله تعالى كما روى عن ابن عباس بسند صحيح .

وروى عن على (٢) أنه كان يقول: « ياكهيعص: ياحمعيسق اغفر لى » قالوا: ولا حرج في اللغة على واضع الأعلام، فإن لكل أحد أن يسمى ما شاء

<sup>(</sup>۱) تأويل بعضهم هذا النقل قائلاً: إن معناه أنه لما غلب استعملها في قول القائل: قرأت حم الدخان وقرأت الم البقرة صارت كالأعلام بالغلبة على سورها وهذا كها تقول: قرأت بانت سعاد وقرأت قل هو الله أحد أى قرأت القصيدة أو السورة التي أولها ذلك لأنها صارت أعلاما بالنقل والوضع الجديد أه..

<sup>(</sup> ٢ ) تأويل البيضاوي هذا النقل فقال: لعله أراد: يامنزلما أو ياعالم معناهما مثلا ؛ لأنه لا يظهر للتسمية بها معنى مناسب في العربية بخلاف سائر الأسهاء الحسني.

بها شاء، ولو أن يسمى ببيت من الشعر ومن هنا قيل : إن الأعلام لا تختص بلغة .

الشعبة الثانية: تزعم أن كل فاتحة منها تدل في جملتها بحساب أعداد حروفها وفقا لقاعدة الجمل على وقائع معينة في المستقبل كها قيل في ﴿ الم \* غلبت الروم ﴾ وكها قيل في ( جمعيسق » انظر الألوسي والطبري في تفسير السورتين .

الشعبة الثالثة: تزعم أن كل حرف منها له دلالة مستقلة إما بالاقتطاع والنحت من أسهائه تعالى أو صفاته أو أفعاله أو نحو ذلك كها روى عن (١) ابن عباس أنه قال: الألف من الله واللام من لطيف والميم من مجيد والكاف من كبير، وروى عنه أنه قال في « ألم » أنا الله أعلم. وفي « الر » أنا الله أرى وروى عنه أنه قال في « ألم » أنا الله أعلم من عمد والمعنى أن الله عنه أيضا أن الألف من الله واللام من جبريل والميم من محمد والمعنى أن الله أنزل جبريل على محمد وإما بالدلالات الإشارية كها قيل في « الم» إن كل حرف منها رمز إلى حال من أحوال العبد في صلاته أو في سلوكه فالألف للقيام واللام للركوع والميم للسجود أو الألف للشريعة واللام للطريقة والميم للحقيقة.

الشعبة الرابعة: تزعم أن الدّال هو مجموعة تؤخذ من الحروف المتفرقة فى السور كلا أو بعضا كما روى عن ابن عباس أنه قال: إن ﴿ الر ﴾ واحم ﴾ والأن مجموعها هو اسم الرحن ، وروى عنه أيضا أن المقطعات كلها يتألف منها اسم الله الأعظم وكذلك قال سعيد بن جبير إنها أسماء الله تعالى مقطعة لو أحسن الناس تأليفها تعلموا منها اسم الله الأعظم . وذهب أبو العالية إلى أن مجموع

<sup>(</sup>١) قال البيضاوى : إن ابن عباس لم يرد بذلك كله تفسير المراد ، وإنها أراد التنبيه على أن هذه الحروف هي مواد الأسياء ومبادئ اللغات ـ وإن ما ذكر منها ـ إنها كان تمثيلاً بأمثلة حسنة لا بقصد التحديد بدليل اختلاف الحروف التي عدها .

الحروف المسرودة فى أوائل السور إذا أحصيت بحساب الجُمّل دلت على مقدار عمر الأمة الإسلامية استنادًا إلى حديث رواه البخارى فى تاريخه بسند ضعيف أن بعض علماء اليهود فهم ذلك بحضرة النبى صلى الله عليه وسلم فلم ينكر عليه الرسول بل ضحك منه ، وإن كان ضحكه يحتمل الاستحسان لفهمه أو التعجب من جهله . ولا أطيل على القارئ بسرد تفاصيل الآراء . فكأنى به قد فطن من مجرى الحديث إلى أن أقرب الأقوال إلى السلامة وأبعدها من الزلل هو الوقوف عند القول الأول فإن تجاوزه إلى القول الثانى فأمثل المقاصد فيه هى الثلاثة الأول فإن حاول أن يأخذ شيئًا من القول الثالث فحسبه منه الشعبة الأولى ولاسيها فرعها الأول . أما ما وراء ذلك من آراء فلا نرى عليها مسحة الفن بل نرى فيها أثر التخمين والظن ولا ينبغى للمؤمن أن يقول فى شيء منها الفن بل نرى فيها أثر التخمين والظن ولا ينبغى للمؤمن أن يقول فى شيء منها على التعيين أنه هو مراد الله تعالى بالظن الراجح ، بله اليقين ، إذ ليس لها فى على التعيين أنه هو مراد الله تعالى بالظن الراجح ، بله اليقين ، إذ ليس لها فى سياق القرآن قرينة تسندها .

ولا يقولن قائل: إن هذه الأقوال كلها مروية عن السلف فقد روى عنهم أيضا السكوت والوقف على أنه ليس كل ما روى عن السلف صحيح السند قطعى الدلالة ، وإذا ثبت الاختلاف في المسألة عنهم بل عن كل منهم فقد أصبحت مسألة اجتهادية ، ووجب على الناظر في أقواهم أن يتخير منها أقواها مدركا وأقربها إلى ذوق العربية والله أعلم ولا علم إلا ما علم ، وصلى الله على سيدنا محمد وعلى آله وصحبه وسلم (\*).

<sup>( \* )</sup> هذا البحث لفضيلة الأستاذ الشيخ محمد عبد الله دراز تنفيذًا لقرار جماعة كبار العلماء في ١٣ أكتوبر سنة ١٩٥١ أهدى إلى من الدكتور محمد محمود فرغلي عميد كلية الشريعة والقانون بالأزهر . رحمه الله وغفر له .

# الشباب نؤك القرآن

من الأبحاث الممتعة مبحث معرفة أسباب النزول ؛ لأن الباحث ينقب عن الأسرار الكامنة وراء كل آية أو كل سورة ، فينقل القارئ إلى تلك الأجواء النفسية ، والبيئة التاريخية التي نزلت بسببها الآية أو الآيات .

وقد نزل القرآن على النبى صلى الله عليه وسلم فى نيف وعشرين سنة ، يرد على أسئلة السائلين ويجيب استفتاء المستفتين ، فإن المجتمع الإسلامى الجديد يحدث من الأمور فيتحدث له من الأحكام ما يكون سببا فى نزول الوحى بالآية أو الآيات التى تعرض للأحداث وتضع العلاج الشافى بما يكون سببا فى إزالة الحيرة ، وسلوك الطريق الأقوم فى ظل ذلك المنهج الأمثل الذى تسبب فى سعادة الأفراد والجهاعات فى الدنيا والآخرة . . وليس لكل آية من الآيات سبب خاص بنزولها ، فإن من القرآن ما نزل بشرح الدعوة والإرشاد إلى هداية البشر وتنظيم حياتهم وإصلاح شئونهم ، وأغلب هذا النوع يشتمل على آيات العقائد والأحداث السابقة فى العصور الغابرة وقصص الأنبياء ومشاهد القيامة . كها والأحوال الشخصية والغزو والجهاد والحقوق والواجبات والمعاهدات الداخلية والخارجية . . ومعرفتنا لهذه الأسباب تعين كثيرًا على فهم تلك الآيات التى وزلت فيها ، وقد لقى هذا النوع من سلف الأمة وخلفها عناية خاصة نما أفرد له نزلت فيها ، وقد لقى هذا النوع من سلف الأمة وخلفها عناية خاصة نما أفرد له

بالتأليف جماعة سخرهم الله لحفظ أسباب نزول آياته كما حفظ كتابه ، ومن هؤلاء على بن المديني شيخ البخاري والواحدي والجعبري وابن حجر والسيوطي وغيرهم .

والمراد بسبب النزول كما يقول صاحب مناهل العرفان هو ما نزلت الآية أو الآيات متحدثة عنه أو مبينة لحكمه أيام وقوعه ، كما أنها تساعد على حفظ القرآن وتيسير فهمه وتثبيت الوحى فى ذهن السامعين ، إذ فى ذلك ربط الأسباب بالمسببات والأحكام بالمناسبات ، والحوادث بالأشخاص والزمان والمكان ، فيسهل على المؤمن تذكرها وروايتها ، ولللك فإن الطريق الأمثل لعرفة أسباب النزول هو النقل عن الصحابة رضوان الله عليهم الذين عاصروا الوحى والنزول ، ووقفوا على الظروف والملابسات والأحوال التى ألمت بنزول الآيات ، فقد سمعوا بآذانهم ودعوا بقلوبهم ونطقوا بألسنتهم فعنهم يؤخذ هذا العلم وإلى هذا أشار الواحدى بقوله : « ولا يحل القول فى أسباب نزول الكتاب العلم وإلى هذا أشار الواحدى بقوله : « ولا يحل القول فى أسباب نزول الكتاب علمها وجدوا فى الطلاب عن شاهدوا التنزيل ووقفوا على الأسباب وبحثوا عن علمها وجدوا فى الطلاب » (۱).

كما يقول: « لا يمكن معرفة تفسير الآية دون الوقوف على قصتها وبيان نزولها » ويقول ابن دقيق العيد:

لا معرفة أسباب النزول طريق قوى فى فهم معانى القرآن وعلى هذا فقول الصحابى الذى شهد التنزيل فى سبب النزول يوضع فى الدرجة الأولى من القبول ؟ لأن قوله يعد حديثا مسندا له حكم المرفوع . قاله ابن الصلاح والحاكم وغيرهما فى علوم الحديث (٢).

<sup>(</sup>١) أسباب النزول للواحدي : ٤.

<sup>(</sup>٢) الاتقان للسيوطي ١/ ٥٢.

أما ما رواه التابعى من أسباب النزول مما لم يذكر فيه اسم الصحابى فهو حديث مرسل ، والمراسيل كلها ضعيفة باستثناء بعضها ، فلا يقبل قوله إلا إذا عضده مرسل آخر ، رواه أحد أثمة التابعين الذين ثبت أخذهم عن الصحابة كعكرمة ومجاهد وسعيد بن جبير وعطاء والحسن البصرى ، وتظاهر الأحاديث الضعيفة على قول واحد يقوى بعضها بعضا ، فيصير الضعيف حسنا والحسن صحيحا . . . إلخ

ولا مجال للرأى أو الاجتهاد في أسباب النزول ، ومن أقطاب هذا العلم من الصحابة عبد الله بن مسعود رضى الله عنه .

روى البخارى فى صحيحه عنه قال: « والله الذى لا إله غيره ما أنزلت سورة من كتاب الله إلا وأنا أعلم أين نزلت ولا أنزلت آية من كتاب الله إلا وأنا أعلم فيمن أنزلت ولو أعلم أحدا أعلم منى بكتاب الله تبلغه الإبل لركبت إليه».

ومن فوائد الإلمام بأسباب النزول الاستعانة على فهم الآية وإزالة اللبس والإشكال في فهمها ومثال ذلك قوله تعالى : ﴿ واللائي يئسن من المحيض . . . الآية ﴾ (١).

أشكل في هذه الآية معنى الشرط في قوله تعالى: ( إن ارتبتم ) على بعض الأمة حتى قال الظاهرية: إن الآيسة من المحيض لكبر أو صغر لا عدة عليها إذا لم ترتب ( أي تشك ) فأزال هذا الإشكال سبب نزول الآية . وإليك البيان:

لما نزلت الآية التى فى سورة البقرة فى عدة النساء ، قالوا قد بقى عدد من عدد النساء لم يذكرن ، الصغار والكبار ، فنزلت الآية التى بين يديك أيها القارئ الكريم .

<sup>(</sup>١) الطلاق: ٤.

فالآية خطاب لمن لم يعلم حكم الصغار والكبار فقوله ( إن ارتبتم ) أى إن جهلتم حكمهن في العدة فعدتهن ثلاثة أشهر . هذا في اللائي يئسن ثم قال سبحانه : واللائي لم يحضن . . هذا مبتدأ خبره محذوف تقديره حكمهن كذلك أي عدتهن ثلاثة أشهر . . فعلم من ذلك أن المراد بالشرط الارتياب في الحكم لا في اليأس . قاله ابن حجر (١).

كما أن من فوائد أسباب النزول الإعانة على فهم الحكمة التي يتضمنها التشريع ، وفي ذلك الخير كل الخير للمؤمن وغيره .

أما المؤمن فيزداد إيهانا ، وأما غير المؤمن فيسوقه ذلك إلى الإيهان بالله تعالى ، كظهور الحكمة في تحريم الخمر بعد معرفة سبب التحريم ، وهو الوقوع في العداوة والبغضاء والصد عن ذكر الله وعن الصلاة ، وذهاب العقل والوقار وضياع المال والصحة فيها لا فائدة ترجى منه .

كها أن من فوائد أسباب النزول أيضا تخصيص الحكم بالسبب عند من يرون أن العبرة بخصوص السبب لا بعموم اللفظ ، فآيات الظهار نزلت بسبب ظهار أوس بن الصامت لما ظاهر من زوجته خولة بنت ثعلبة ، واستبان الحكم في هذه الآيات الكريمة من سورة المجادلة ، وبناء عليه فإن الحكم المستفاد لا يتعدى تلك الحادثة ، وحكم الظهار في غيرها يمكن معرفته بدليل آخر قد يكون قياسا أو غيره . ومن المسلم أنه لا يمكن معرفة المقصود بهذا الحكم أو القياس عليه إلا إذا علم سبب نزول السبب وبدون العلم به تصير الآية معطلة .

وهنا وقفة أمام قاعدة العبرة بخصوص السبب لا بعموم اللفظ ، الحق الذي لا مراء فيه أن ارتباط الآيات بسب النزول لا يجعله قيدا لها وحاجرًا

<sup>(</sup>١) فتح البارى: ١١/ ٣٩٥.

عليها، فسبب النزول وإن كان مفتاح الفهم ، إلا أنه يفتح الباب على مصراعيه لتناول الآى المرتبطة بسبب النزول ، وكل ما يشبه هذا السبب فهو فى الحقيقة مثال مضروب لتثبيت قاعدة معينة ، وبناء عليه يكون أصح الأقوال : أن العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب ، وبهذا قال المحققون من العلماء ، فإن كانت بعض الآيات قد نزلت في ظروف خاصة ، خصوصا إذا كانت متعلقة بذكر أشخاص مثلا ، كآية الظهار وآية اللعان وآية الكلالة وحادثة الإفك ، فالذين قالوا ذلك لم يقصدوا أن حكم الآية يختص بأولئك الأعيان دون غيرهم فإن هذا لا يقول به مسلم ولا عاقل على الإطلاق .

قال السيوطى : اختلف أهل الأصول . هل العبرة بعموم اللفظ أو بخصوص السبب ؟ والأصح عندنا الأول .

ومن الأدلة على اعتبار عموم اللفظ ، احتجاج الصحابة رضوان الله عليهم في وقائع بعموم آيات نزلت على أسباب خاصة ، وكون ذلك شائعا بينهم ، قول محمد بن كعب القرظى فيها يرويه عنه سعيد المقبرى : إن الآية تنزل فى الرجل ثم تكون عامة بعد . . تأمل معى أيها القارئ الكريم سورة المنافقين . . تلك السورة التى تتضمن حملة عنيفة على أخلاقهم وأكاذيبهم ودسائسهم ومناوراتهم وما فى نفوسهم من البغض والكيد للمسلمين ومن اللؤم والجبن وانطهاس البصائر والقلوب .

إن السورة ترسم صورة فريدة مبدعة ؛ تثير الهزء والسخرية من هذا الصنف المطموس المسوخ ، وتصفهم بالفراغ والخواء ، بل تنصبهم تمثالا وهدفا في معرض الوجود ( وإذا رأيتهم تعجبك أجسامهم وإن يقولوا تسمع لقولهم كأنهم خشب مسندة يحسبون كل صيحة عليهم هم العدو فاحذرهم قاتلهم الله أنى يؤفكون ) .

فهي أجسام تثير الإعجاب ، لا أشخاص تتجاوب . وما داموا صامتين ،

فهم دُميّ تبهر الناظر لكنها إذا تكلمت فهي كالجبل يتمخض فيلد فأرا . . نطقهم خاو من كل معنى ومن كل حس ومن كل خالجة تختلج بها صدورهم تسمع لقولهم كأنهم خشب ، ولكنها ليست خشبا فقط بل خشب مسندة لا حركة لها، يسندها جدار ، جدار مائل سرعان ما يهوى بها في مكان سحيق . . يحسبون كل صيحة عليهم ، لأن ستارهم الرقيق من التظاهر والحلف والملق والالتواء بجعلهم في ارتياب دائم ، يخشون بين لحظة وأخرى أن يكون أمرهم قد افتضح وأن سترهم قد انكشف . . والتصوير القرآني المبدع يرسمهم متلفتين حواليهم في عيون زائفة . . ونظرات تائهة يتوجسون خيفة من كل حركة . . ومن كل صوت . . ومن كل هاتف . . يحسبون الطارق طالبا لهم بعد أن عرفت حقيقة أمرهم . . إن هؤلاء المندسين في صفوف المسلمين يعيشون في حياة الرسول قرابة عشر سنوات يعيثون في الأرض فسادا . . قد لا يعرفون بأسمائهم . . ولكن بلحق أقوالهم والتوائهم . . تعرفهم بسيماهم . . وجوه تعلوها ظلمة كفر قد أبطنوه . . وظلم قد مارسوه . . وفسق قد عايشوه. . إن هذه السورة بصورها المتعددة وإن كانت قد نزلت في منافقي الأوس والخزرج إلا أن صلاحية القرآن لكل زمان ومكان جعلت هذه السورة عامة شاملة ، ونموذجا خالصا خالدا شاخصا لمن مضى ولمن يجيء من هذا الصنف إلى قيام الساعة . . وإن كان رسول الله صلى الله عليه وسلم قد تركهم تفضحهم سلوكياتهم . . إلا أنه كان يعرفهم ويخص بعض أصحابه كحذيفة ابن اليهان وغيره بمعرفة أسمائهم . . إلا أننا في مجتمعنا هذا وبعد انقطاع الوحى يجب أن نفتش عنهم ونفضحهم ونكشف ألاعيبهم التي يهارسونها ضد الدعوة الإسلامية ونطهر صفوفنا منهم . . وذلك نوع من الجهاد الواجب على كل مسلم بعينه . . حتى نعيد للإسلام جداره المشروخ بعد نقض هذا البناء الشامخ حجرا حجرا . . ونذهب إلى رسول الله يوم القيامة ليباهي بنا الأمم . . لا أن نسود وجهه ونلطخ سمعته بالتقاعس عن حمل الراية الإسلامية بعد

وقوعها على الأرض بأيدى أهلها وأعدائها متعاونين ولا حول ولا قوة إلا بالله العظيم .

ومن أمثلة ذلك آية الظهار التي نزلت في خولة بنت ثعلبة \_ وأوس بن الصامت وعمت بعد ذلك ، وكآيات تحريم الخمر .

## تعدد الأسباب والنزل واحد

قد ترد روايات متعددة فى أسباب نزول الآية وتذكر كل رواية سببا صريحا غير ما تذكره الأخرى .

ويرى المحققون أن المقاييس الدقيقة في ترك هذه والأخذ بتلك ما يلي:

إذا كانت إحدى الروايتين صحيحة والأخرى غير صحيحة اعتمدنا على الأولى ورددنا الثانية .

ومثال ذلك ما ورد فى الصحيح أن سبب نزول سورة والضحى هو تأخر الوحى على النبى صلى الله عليه وسلم حتى أرجف المرجفون بقولهم : ودع محمدًا ربّه وقلاه فنزلت السورة . . كها ورد أن سبب نزولها تأخر الوحى لوجود جرو تحت سرير النبى فهات فمكث النبى صلى الله عليه وسلم أربعة أيام لا ينزل عليه الوحى .

والمعول على ذلك فى بيان السبب الرواية الأولى لصحتها أما الثانية فقد ردت لأن فى إسنادها من لا يعرف (١) فإذا صحت الروايتان وكان لإحداهما مرجح اعتمدنا فى بيان السبب على الراجحة دون المرجوحة . ومن أسباب الترجيح أن إحدى الروايتين أصح من الأخرى أو أن الراوى كان حاضرًا

 <sup>(</sup>١) انظر الإتقان : ١/ ٣٢ ، ومناهل العرفان : ١/ ١١٧ .

للواقعة أو غير ذلك من أسباب الترجيح ومثال ذلك ما أخرجه البخارى عن ابن مسعود قال: كنت أمشى مع النبى صلى الله عليه وسلم وهو يتوكأ على عسيب فمر بنفر من اليهود فقال بعضهم: لو سألتموه عن الروح فقام ساعة ورفع رأسه فعرفت أنه يوحى إليه حتى صعد الوحى ثم قال: ﴿ قل الروح من أمر ربى وما أوتيتم من العلم إلا قليلا ﴾ (١).

وما أخرجه الترمذي وصحيحه عن ابن عباس قال: قالت قريش لليهود أعطونا شيئًا نسأل هذا الرجل فقالوا: سلوه عن الروح فسألوه فأنزل الله تعالى: ﴿ ويسألونك عن الروح . . . الآية ﴾ . .

الخبر الثانى يدل على أن القصة نزلت بمكة وسبب نزولها سؤال قريش ، أما الخبر الأول فصريح بأنها نزلت بالمدينة وسبب النزول سؤال اليهود فالخبر الأول يفوق الثانى بمرجحين :

أحدهما أنه رواية البخارى لأن الثانى رواية الترمذى والمرجح الثانى أن الراوى وهو ابن مسعود كان حاضرًا الواقعة .

إذا تساوت الروايتان في الصحة ولا مرجح لإحداهما على الأخرى وأمكن الأخذ بهما معا لتقارب الزمنين أخذنا بهما وحكمنا بنزول الآية عقب حصول السبيين كليهما.

ومثال ذلك قوله تعالى : ﴿ والذين يرمون أزواجهم ولم يكن لهم شهداء إلا أنفسهم . . . الآية ﴾ (٢).

سبب نزول الآيات قذف هلال بن أمية امرأته بين يدى النبي صلى الله عليه

(١) الإسراء: ٨٥.

(٢) النور: ٦.

وسلم . . ثم تساؤل صحابى آخر يقال له عويمر فنزلت الآيات جوابا على سؤال الاثنين فالأولى رواية البخارى والثانية رواية مسلم وقد أخرج الشيخان الروايتين - م مهل بن سعد الساعدى .

فالروايتان صحيحتان وقد بينت إحداهما أن سبب النزول هو هلال بن أمية وبينت الأخرى أنه عويمر ولا مرجح لإحدى الروايتين على الأخرى فلا يجوز الأخذ بواحدة منهما بل يجب الجمع بينهما . . أما طريق الجمع فلأن السائل الأول هلال والثانى عويمر فنزلت الإجابة للاثنين معا . . وإلى هذا جنح النووى في شرحه على صحيح مسلم بقوله :

ويحتمل أنها نزلت فيهما جميعا فلعلهما سألا في وقتين متقاربين فنزلت الآية فيهما .

\_ استواء الروايتين فى الصحة ولا مرجح لإحداهما ولكن الزمن متباعد بين السببين فالحكم يكون بنزول الآية عقب كل سبب منهما ويحمل الأمر على تكرار النزول ولا بأس من ذلك فقد ينزل الشيء مرتين تعظيما لشأنه وتذكيرًا عند حدوث سببه خوف نسيانه .

ومثال ذلك ما أخرجه البيهقى والبزار عن أبى هريرة فى قصة استشهاد الحمزة وقول النبى صلى الله عليه وسلم لأمثلن بسبعين منهم فنزل قوله تعالى : ﴿ وَإِنْ عَاقَبْتُم فَعَاقَبُوا بِمثل ما عوقبتم به . . . ﴾ آخر سورة النحل .

وما أخرجه الترمذى والحاكم عن أبى بن كعب أن لما كان يوم أحد أصيب من الأنصار أربعة وستون ومن المهاجرين ستة منهم الحمزة فمثلوا به فقالت الأنصار: لئن أصبنا منهم يوما مثل هذا لنُربين (أى لنزيدن عليهم) فلما كان يوم فتح مكة نزلت الآية: ﴿ وإن عاقبتم ﴾ فالروايتان تدلان على النزول ، لكن الأولى في أحد ، والثانية في فتح مكة ، والزمانان متباعدان ويبعد أن يكون نزول

الآية كان مرة واحدة عقيبها لبعد ما بينها ، فتحتم القول بأن النزول تكرر بتكرر السبب والحكمة فيه ما علمت أيها القارئ الكريم .

#### تعدد النازل والسبب واحمد

قد يتعدد المنزل والسبب واحد ، ولا مانع من ذلك لأنه لا ينافى حكمة الحكيم سبحانه فى إقناع الناس وهداية الخلق وبيان الصواب عند إشكال الأمر والوقوف عند حدما أمر الله به سبحانه وتعالى .

ومثال ذلك ما أخرجه الترمذي والحاكم عن أم سلمة رضى الله عنها أنها قالت يارسول الله لم أسمع الله ذكر النساء في الهجرة .

فنزل قوله تعالى: ﴿ فاستجاب لهم ربهم أنى لا أضيع عمل عامل منكم من ذكر أو أنثى بعضكم من بعض (١) . . ﴾ الآية . كما أخرج الحاكم عنها أيضا قالت : قلت يارسول الله تذكر الرجال ولا تذكر النساء فأنزل الله تعالى : ﴿ إِنَّ المسلمين والمسلمات (٢) . ﴾ الآية .

كما أخرج الحاكم عنها أيضا أنها قالت: تغزو الرجال ولا تغزو النساء وإنها لنا نصف الميراث فأنزل الله سبحانه: ﴿ ولا تتمنوا ما فضل الله به بعضكم على بعص (٣) ﴾ الآية.

<sup>(</sup>١) آل عمران: ١٩٥ . ١٩٥ ) الأحزاب: ١٣٥ .

<sup>(</sup>٣) النساء: ٣٢.

# عِوْثُ بَعِلَىٰ بَلْءَ عِهُ فَيْ بَعِلَىٰ بَلْءَ مِعُونُ لِسَبَّةً بِمُ وَمُؤْلِلًهُ فِي اللَّهُ فَلِي اللَّهُ فَالْمُؤْلِقَ الْمَثِينَةِ الْمُؤْلِقِينَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ ال

عموم اللفظ وخصوص السبب وثيق الصلة ووشيج القرابة بعلم أسباب النزول ، وعموم اللفظ وخصوص السبب قسم من أقسام اللفظ الوارد على سبب ، وقسيم غيره من تلك الأقسام الأربعة التي لا تزيد القسمة العقلية عليها ولا تنقص عنها وإليك بيانها .

## ١ ـ عموم اللفظ وسبيه :

ومثاله: ﴿ ويسألونك عن اليتامي قل إصلاح لهم خير ﴾ (١).

#### ٢ ـ خصوص اللفظ وسببه:

ومثاله : ﴿ وسيجنبها الأتقى الذي يؤتى ماله يتزكى ﴾ (٢) بناء على أن (أل) في الأتقى للعهد والمعهود هو الصديق الأكبر أبو بكر رضى الله عنه .

## ٣ - خصوص اللفظ وعموم سببه:

وهذا القسم مختلف فيه ، فقيل بعدم جوازه من الناحية البلاغية وإن جاز عقلا ، وعدم الجواز بلاغة لعدم وجود التطابق بين السؤال والجواب أى بين

(١) البقرة: ٢٢٠ . (٢) الليل: ١٨ ، ١٨ .

السبب واللفظ النازل ، كمن يسأل مثلا عن جواز فعل المسلمين لشيء ما فتكون الإجابة يجوز لفلان أن يفعل كذا ، ثم يترك حال الباقين ، ولهذا لم يقع هذا النوع في بليغ القول من الكتاب والسنة (١) وقيل بجوازه مطلقا ومثل له الشوكاني بالسؤال عن أحكام المياه فيقول الشارع: « ماء البحر طهور » جوابا عن ذلك السؤال فيختص بهاء البحر ولا يعم بلا خلاف (٢).

وقيد بعضهم هذا القسم بشروط ثلاثة هي :

١ ـ أن يكون في المذكور تنبيه على ما لم يذكر .

٢ \_ وأن يكون السائل مجتهدًا .

٣\_وألا تفوت المصلحة باشتغال السائل بالاجتهاد .

#### ٤ \_ عموم اللفظ وخصوص سببه:

وهو أتم الأقسام وأوفاها بالغرض لكنه محط خلاف العلماء ، فالجمهور على أن العبرة بعموم اللفظ لا بخصوص السبب ومثلوا لذلك بقوله تعالى : ﴿ وَالذَينَ يَظَاهِرُونَ مِن نَسَائهُم مَا هِن أَمَهَاتُهُم . . ﴾ الآية وردت بصيغة العموم لتصدرها بالاسم الموصول وهو من صيغ العموم ويدخل تحته من نزل النص بسببه وهي السيدة خولة وزوجها أوس بن الصامت دخولا أوليا ، كما يدخل غيرها بمقتضى العموم لأن العام لفظ يستغرق الصالح له ، أما غير الجمهور فيقصرون اللفظ على سببه كما سبق بيانه ثم يكون الدليل بقياس أو غيره ويتعدى الحكم للعلة الجامعة بين المقيس والمقيس عليه .

<sup>(</sup>١) انظر المدخل : ص١١٧ .

<sup>(</sup>٢) علوم القرآن للدكتور الكومي رحمه الله تعالى ص ٦٧.

# المطاق وللقنيل

معنى المطلق: هو الكلى الذى لم يدخله تقييد، فلذلك لا يكون الإنكرة لشيوعها، ولم يقترن به ما يدل على تقييده بصفة من الصفات أو شرط من الشروط فألفاظ تدل على فرد أو أفراد غير معينة مثل:

رجل ورجال ، وكتاب وكتب وطائر وطيور وحيوان وحيوانات .

ومعنى المقيد: هو الذى دخله تقييد ، ولو من بعض الوجوه كالشرط والصفة وغير ذلك . ومثاله: رجل مؤمن ، ورجال مؤمنون ، وكتاب كريم ، وكتب قيمة ، وطائر جريح وطيور جارحة ، وحيوان ناطق وحيوانات أليفة . فهذه ألفاظ تدل على فرد أو أفراد غير معينة ولكن اقترن بها لفظ يدل على تقييدها بصفة من الصفات .

## حكم المطملق

إذا ورد الخطاب مطلقا لا مقِيّدًا له حمل على إطلاقه مثال: كلمة (أيام) في الصيام أطلقت ولم يرد دليل على تقييدها في قوله تعالى: ﴿ ومن كان مريضاً أو على سفر فعدة من أيام أخر ﴾ (١).

(١) البقرة: ١٨٥.

فإنها وردت مطلقة عن التقييد بالتتابع ، ولم يرد في نص آخر ما يقيدها ولم يقم دليل يدل على تقييدها بذلك فيعمل بها على إطلاقها ومقتضى ذلك أن من أفطر في رمضان لمرض أو سفر لا يجب على صيام ما أفطر من الأيام متتابعات ؛ بل أن يصومها متتابعة وله أن يصومها متفرقة .

أما مثال المطلق الذي ورد في نص مطلقا ولكن قام الدليل على تقييده كلمة وصية ، في قوله تعالى : ﴿ من بعد وصية يوصى بها أو دين ﴾ (١) فإنها وردت مطلقة عن التقييد بمقدار معين من التركة ، ولكن قام الدليل على تقييدها بالثلث وهو ما روى عن النبى صلى الله عليه وسلم في قوله مانعا لسعد ابن أبى وقاص من الوصية (٢) بأكثر من الثلث فقال له : « الثلث . . والثلث كثير . . الحديث » فيكون المراد من الوصية في الآية الكريمة الوصية في حدود الثلث عملا بالدليل الذي دل على ذلك .

## حكسم المقيسد

إذا ورد مقيدًا في نص ، ولم يرد مطلقا في نص آخر فإنه يعمل به على تقييده، ولا يصح إلغاء ما فيه من القيد إلا إذا قام الدليل على ذلك .

مثال المقيد الذي لم يقم دليل على إلغاء ما فيه من القيد صيام شهرين في كفارة الظهار:

( فمن لم يجد فصيام شهرين متتابعين من قبل أن يتهاسا ) فالصيام ورد مقرونا بالتتابع فكان قيدا له فلا يصح فى كفارة الظهار الصيام المفرق وأن يصوم قبل أن يستمتع بزوجته فلا يصح الصيام بعد الاستمتاع وإن كان متتابعا . . فالقيد إذا شمل أمرين :

<sup>(</sup>١) آية ١١ سورة النساء .

 <sup>(</sup>۲) سبل السلام حاسم / ۱۵۹ .

أحدهما: صيام شهر متتابعين

والثاني: من قبل أن يتماسا

أما مثال المقيد الذي قام دليل على إلغائه كلمة (ربائبكم) عند قوله تعالى: ﴿ وربائبكم التي دخلتم بهن ﴾ ، فإن الكلمة (ربائبكم) وردت مقيدة بالحجور أي في رعاية زوج الأم وفي بيته وقد قام الدليل على إلغاء هذا القيد في قوله تعالى في نفس الآية ﴿ فإن لم تكونوا دخلتم بهن فلا جناح عليكم ﴾ فإن إلغاء هذا القيد يدل على حل التزوج بالربائب عند عدم الدخول بالأم والقاعدة الفقهية تقول:

( العقد على البنات يحرم الأمهات ، والدخول بالأمهات يحرم البنات ، .

وإذا ورد اللفظ مطلقا فى نص وورد بعينه مقيدًا فى نص آخر فهل يعمل بكل منها فى موضعه الوارد فيه أم يحمل المطلق على المقيد ويكون المراد به هو المقيد؟

الجواب على ذلك أن هذين النصين الواردين إما أن يتحد السبب والحكم فيهما في مثل قوله صلى الله عليه وسلم لمن أفطر في نهار رمضان عامدا: «أعتق رقبة أو صم شهرين أو أطعم ستين مسكينا » وقوله صلى الله عليه وسلم لأعرابي آخر: « فهل تستطيع أن تصوم شهرين متتابعين » ؟

في هذه الحالة اتحد السبب وهو الإفطار المتعمد في نهار رمضان ، واتحد الحكم أيضًا وهو صيام الشهرين لكن الصيام ورد مطلقا في الحديث الأول بها يفيد جواز صيام الشهرين متفرقين لكن قيده في الحديث الثاني بالتتابع فيجب على أحد النصين على الآخر دفعا للتعارض فيحمل المطلق على المقيد ويتعين على من أفطر في نهار رمضان صيام شهرين متتابعين لا متفرقين .

الحالة الثانية : اتحاد السبب واختلاف الحكم في النصين وذلك في التطهر

بالوضوء عند قوله تعالى : ﴿ إذا قمتم إلى الصلاة فاغسلوا وجوهكم وأيديكم إلى المرافق ﴾ .

وفى التيمم: ﴿ فلم تجدوا ماء فتيمموا صعيدا طيبا فامسحوا بوجوهكم وأيديكم منه ﴾ (١).

فاللفظ ورد مقيدا في الوضوء بكونها إلى المرافق ، وأطلق في التيمم فاتحد السبب في النصين وهو إرادة الصلاة عند وجود الحدث وإختلف الحكم فيهما ففي النص الأول وضوء وغسل لليد بالماء وفي النص الثاني تيمم ومسح لليد بالمتراب وعند أكثر العلماء في هذه الحالة لا يحمل المطلق على المقيد لأنه لا تعارض بين إطلاق مسح اليد في التيمم وتقييد الغسل في الوضوء بكونه إلى المرافق ، وذهب أكثر الشافعية إلى حمل المطلق على المقيد في هذه الحالة للارتباط بين النصين بوحدة السبب .

الحالة الثالثة : اختلاف السبب واتحاد الحكم في النصين مثاله قوله تعالى في كفارة القتل الخطأ : ﴿ ومن قتل مؤمنا خطأ فتحريررقبة مؤمنة ﴾ (٢) .

وفى كفارة الظهار : ( والذين يظاهرون من نسائهم ثم يعودون لما قالوا فتحرير رقبة من قبل أن يتهاسا ﴾ (٣).

ورد اللفظ في الآية الأولى مقيدًا بالإيهان وأطلق في الآية الثانية ، وقد اختلف السبب في النصين فإنه القتل خطأ في الآية الأولى ، وإرادة العودة من المظاهر إلى مخالطة زوجته في الآية الثانية .

وقد اختلف العلماء في هذهالحالة فذهب الشافعية إلى حمل المطلق على

<sup>(</sup>١)المائدة: الآية ٦.

<sup>(</sup>٢)النساء: ٩٢.

<sup>(</sup>٣) المجادلة : ٣.

المقيد عند اتحاد الحكم واختلاف السبب لظهور رغبة الشارع في تحرير رقاب المؤمنين فيحمل المطلق في كفارة الظهار على المقيد في الفتل الخطأ لأن الإيجاز من الإعجاز فذكر القيد في موضع يغنى عن ذكره في موضع آخر ، وكلام الله تعالى واحد يفسر بعضه بعضا .

وذهب الحنفية إلى عدم حمل المطلق على المقيد في هذه الصورة لعدم وجود ما يدعو إلى ذلك وليس ثمة من تعارض بين تحرير الرقبة المؤمنة في كفارة القتل الخطأ وتحرير رقبة مطلقا مؤمنة أو غير مؤمنة في كفارة الظهار وأن اختلاف سبب الكفارتين هو الذي دعا إلى الإطلاق في الظهار والتقييد في القتل الخطأ فالمناسب للظهار التخفيف فأطلقت الآية والمناسب لقتل الخطأ التشديد ؛ لأنه أضاع نفسا مؤمنة فوجب التعويض بأخرى من نفس النوع ثم ترد إليها حريتها ومما يؤيد التشديد في قتل الخطأ وقفت عند صيام شهرين والتساهل في كفارة الظهار أنها تجاوزت الصيام إلى أمر أخف منه وهو إطعام ستين مسكينا(۱).

الحالة الرابعة: اختلاف السب واختلاف الحكم في النصين مثل قوله تعالى: ﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقَطَّعُوا أَيْدِيهِما ﴾ (٢) وقوله تعالى: ﴿ يأيها الذين آمنوا إذا قمتم إلى الصلاة فاغسلوا وجوهكم وأيديكم إلى المرافق ﴾ (٣).

وردت اليد مطلقة فى آية السرقة ووردت مقيدة فى آية الوضوء بكونها إلى المرافق.

اختلف سبب الحكم في الآيتين فسبب الحكم في الأولى السرقة وفي الثانية

<sup>(</sup>١) انظر نيل الأوطار للشوكاني : ٦/ ٢٩٢ .

<sup>(</sup>٢) الماللة: ٨٣.

<sup>(</sup>٣) المالدة: ٦.

إرادة الصلاة مع وجود الحدث كما اختلف الحكم فكان قطع اليد في السرقة وغسل اليد في الوضوء .

وقد اتفق العلماء على عدم حمل المطلق على المقيد في هذه الحالة لعدم وجود تعارض بين النصين ولعدم وجود رابطة بينهما لاختلاف السبب والحكم فيهما فلم يكن هناك ما يدعو إلى ذلك .

وكان مقتضى ذلك أن تقطع بد السارق كلها عملا بالإطلاق في آية السرقة لكن هذا الإطلاق قد ورد في السنة ما يدل على تقييده بالكفين وهو ما روى أن النبى صلى الله عليه وسلم أمر بقطع بد السارق من الرسغ . والله أعلم .

## العشامش

هو اللفظ الموضوع لمعنى واحد ليشمل جميع الأفراد التي يصدق عليها معنى هذا اللفظ من غير حصر في عدد معين .

أما الخاص فإنه يدل على فرد واحد أو أفراد محصورين فلفظ (كل شيء) في قوله تعالى : ﴿ وَالله بكل شيء عليم ﴾ لفظ عام يشمل جميع الأشياء دون أن يخرج فرد منها ودون أن تكون محصورة في عدد معين .

١ ــ ومن ألفاظ العموم لفظ (كل) ولفظ (جميع) في مثل قوله تعالى :
 ﴿كل امرئ بها كسب رهين ﴾ (١) وقوله تعالى ﴿ هو الذي خلق لكم ما فى الأرض جميعا ﴾ (٢).

٢ ـ الجمع المعرف بأل الجنسية التي تفيد الاستغراق مثل قوله تعالى : ﴿ إِنَّ الله يحب المحسنين ﴾ فيدخل فيه كل محسن وقوله تعالى : ﴿ والوالدات يرضعن أولادهن ﴾ (٣) فيدخل فيه كل والدة .

(١) الطور: ٢١ . (٢) البقرة: ٢٩ .

(٣) البقرة: ٣٣٣.

٤ ـ المفرد المعرف بأل الجنسية التي تفيد الاستغراق مثل قوله تعالى :
 ﴿ والسارق والسارقة فاقطعوا أيديها ﴾ (١) فتشمل كل سارق وسارقة كما أنها لا تحصر الأفراد في عدد معين .

٥ ـ المفرد المعرف بالإضافة: كقوله تعالى: ﴿ فليحدر الدين يخالفون عن أمره ﴾ (٢) فإنه يشمل جميع الأوامر.

٦ ـ الأسياء الموصولة : كقوله تعالى : ﴿ والذين يرمون المحصنات ثم لم
 يأتوا بأربعة شهداء فاجلدوهم ثمانين جلدة ﴾ (٣)فإنه يشمل كل قاذف .

٧ \_ أسهاء الاستفهام مثل قوله تعالى : ﴿ من ذا الذى يقرض الله قرضا
 حسنا ﴾ (٤) فإنه يشمل كل مقرض .

٨ ـ النكرة في سياق النفي أو في سياق النهى أو الشرط مثل قوله صلى الله عليه وسلم : « لا وصية لوارث » .

وقوله تعالى : ﴿ ولا تصل على أحد منهم مات أبدا ﴾ (٥).

وقوله تعالى : ﴿ إِنْ جَاءَكُمْ فَاسَقَ بِنَبَّأَ فَتَبِينُوا ﴾ (٦).

فالحديث يشمل جميع الوصايا لوقوع لفظ وصية بعد النفى كما تشمل الآية الأولى جميع المنافقين لوقوع لفظ (أحد) بعد النهى وتشمل الآية الثانية جميع الفاسقين لوضوع لفظ (فاسق) بعد أداة الشرط (إنْ).

#### لفت\_\_ة

النكرة في سياق الإثبات لا تفيد العموم مثل قوله تعالى : ﴿ من المؤمنين رجال صدقوا ما عاهدوا الله عليه ﴾ (٥) فلفظ رجال نكرة ولكنه في سياق

(١) المائدة : ٣٨ . (٢) النور : ٦٣ . (٣) النور : ٤

(٤) الحديد: ١١. (٥) التوبة: ٨٤. (٦) الحمجرات: ٦.

الإثبات فلا تفيد العموم فإذا قلت: فكيف بوصف أهل الجنة في تناولهم جميع أنواع الفاكهة في قوله تعالى: ﴿ لهم فيها فاكهة ولهم ما يدعون ﴾ حيث أفادت العموم ؟ قلت: إنها دلت عليها القرنية لأن الآية واردة في معرض الامتنان من الله عز وجل على عباده وذلك مقتض لوجود جميع الفواكه شمول جمع المذكر للإناث:

ذهب جهور العلماء على أن جمع المذكر لا يشمل الإناث بحسب الظاهر وإنها يشملهن على سبيل التغليب إذا دلت على ذلك قرينة ، وذهب بعضهم إلى شمول جمع المذكر للإناث لمشاركتهن للذكور في الأحكام .

وتعددت آراء العلماء في دلالة العام على جميع أفراده وهل هي دلالة قطعية أو ظنية ؟

العلماء في ذلك فريقان . . ونمهد لهذا الخلاف بتحرير محله فنقول :

العام . مفرد كلفظ ( مَن ) في قوله صلى الله عليه وسلم : « مَنْ دخل دار أبي سفيان فهو آمن » وأفراده كل واحد .

وغير مفرد: كلفظ « الطلاب » في مثل قولنا: « الدولة ترعى مصالح » الطلاب » وأفراده أقل الجمع ، وأقل الجمع اثنان .

دلالة العام على ثبوت الحكم لواحد غير معين فى العام المفرد ولجهاعة غير معينة فى العام غير المفرد كالمثالين السابقين دلالة قطعية ؛ لأن الواحد وأقل الجمع وهو اثنان لا يحتمل التخصيص فثبوت الحكم له مقطوع به ولا خلاف فى ذلك .

أما أكثر من الواحد والاثنين فذلك محل الخلاف.

الحنفية يقولون إنها قطعية ، والشافعية يقولون إنها ظنية .

وقد استدل الحنفية على مذهبهم في قطعية دلالة العام على جميع أفراده بأن اللفظ العام موضوع ليدل على جميع الأفراد فتكون دلالته قطعية .

أما الشافعية فيقولون بأن كل عام يحتمل التخصيص احتمالا ناشئًا عن دليل فإن العام يمكن تأكيده بألفاظ التوكيد مثل: كل وجميع ، والتأكيد لرفع الاحتمال ، ولا رفع إلا لشيء موجود كقوله تعالى : ﴿ والله بكل شيء عليم﴾.

وقد شاع على ألسنة العلماء قولهم : ﴿ مَا مِنْ عَامِ إِلَّا وَخَصِّص ﴾ .

## ثمرة الخلاف في دلالة العمام

كان من ثمرة هذا التعدد في دلالة القطعية عند الأحناف وظنية الدلالة عند باقي الفقهاء ما يأتي :

يجوز عند الجمهور تخصيص العام الوارد في كتاب الله تعالى أو سنة رسوله المتواترة ابتداء بدليل ظنى كالقياس وخبر الآحاد ؛ لأن كلا منهما ظنى فعام القرآن أو السنة المتواترة ظنى في دلالته ، وخبر الآحاد ظنى في ثبوته ، والقياس ظنى أيضًا .

أما هذا التخصيص لا يجوز ابتداء عند الحنفية ؛ لأن العام قطعى في دلالته ، فلا يعارضه الدليل الظني من قياس أو خبر آحاد .

ومن ثمرة هذا الخلاف صدور الحكم من الفقهاء على بعض المسائل الفقهية مثل:

ذبيحة المسلم إذا ترك التسمية عمدا .

أجاز الشافعية الأكل منها لقوله صلى الله عليه وسلم: « ذبيحة المسلم

حلال ؛ ذكر اسم الله عليها أو لم يذكر ، وهو حديث آحاد خصص به العموم الوارد في قوله تعالى : ﴿ ولا تأكلوا عما لم يذكراسم الله عليه ﴾ (١).

بينها حرم الحنفية الأكل منها استدلالا بعموم الآية وشملوها لجميع الذبائح شمولا قطعيا ، فلا يخصصه الظنى وهو خبرالآحاد ثانيا : لا تعارض بين الخاص والعام عند جهور العلماء لأن الخاص قطعى والعام ظنى ، ولا يعارض الظنى القطعي ؟ فيعمل بالخاص في نطاقه ، ويعمل بالعام فيها وراء ذلك .

أما الحنفية فيرون وجود التعارض بين الخاص والعام فيها دل عليه لفظ الخاص ؟ لأن كلا منهها قطعي .

(۱) الأثمام : ۱۲۱ .

# التحضيض للتحضيض

عرف التخصيص بتعريفات أدقها: «قصر العام على بعض أفراده » فهو يقصر الحكم الثابت للعام على بعض الأفراد التي يتناولها فمثلا: إذا قلت: أكرم العلماء ؛ فتفيد هذه العبارة إكرام جميع العلماء فإذا قيدتهم بصفة العاملين فقلت: أكرم العلماء العاملين أو إن كانوا عاملين أصبح مفاد هذا التعبير قصر الحكم على بعض الأفراد من أهل العلم وهم من تحقق فيهم الوصف بالعمل دون من عداهم من الأفراد التي يتناولها لفظ « العلماء » إذ لا يزال لفظ العلماء متناولا للعاملين وغيرهم ؛ فالتخصيص أخذا من هذا هو ما يفيد قصر الحكم مثل الغام على بعض الأفراد التي يتناولها .

## تخصيسص القسرآن بالقسرآن

جائز اتفاقا وقد وقع . اقرأ قوله تعالى : ﴿ والمطلقات يتربصن بأنفسهن ثلاثة قروء ﴾ (١) تجده عاما لكل مطلقة حاملا كانت أو غير حامل . ثم اقرأ قوله تعالى : ﴿ واللين يتوفون منكم ويذرون أزواجا يتربصن بأنفسهن أربعة أشهر وعشرا ﴾ (٢) تجده متناولا لكل متوفى عنها زوجها حاملا كانت أو غير

(١) البقرة : ٢٢٨ . (٢) البقرة : ٢٣٤ .

حامل ثم اقرأ مع هاتين الآيتيين قوله تعالى : ﴿ وأولات الأحمال أجلهن أن يضعن حملهن ﴾ (١) تجد أنها مع الآية الأولى تخرج المطلقات الحوامل من الحكم الثابت للمطلقات ومع الآية الثانية تخرج المتوفى عنهن الحوامل من الحكم الثابت للزوجات المتوفى عنهن ، فليس الحكم فى المطلقة الحامل أن تتربص ثلاثة قروء ، وليس الحكم فى حق المتوفى عنها الحامل أن تتربص أربعة أشهر وعشرا وإنها حكمها فى الحالين أن تنتظر وضع الحمل طالت مدة الانتظار أو قصرت .

وأما تخصيص القرآن بالسنة المتواترة فقد حكى الكل الاتفاق عليه.

أما إن كانت غير متواترة من قبيل الواحد فهي محل البحث .

## تخصيسص القسرآن بخسبر الواحسد

تخصيص القرآن بخبر الواحد جائز . يقول ابن الحاجب : إنه الحق ويقول الأمدى : إنه مذهب الأثمة الأربعة .

ونقل عن بعضهم أن ذلك غير جائز مطلقا ، والقائلون بالجواز هم الجمهور ويقولون إن ذلك قد وقع ، ووقع من الصحابة رضوان الله عليهم ، ولم يُنكر عليهم هذا ؛ فكان إجماعا والوقائع الدالة على ذلك كثيرة منها :

أنهم خصوا عموم قوله تعالى: ﴿ وأحل لكم ما وراء ذلكم ﴾ (٢) بحديث:

لا تنكح المرأة على عمتها ولا على خالتها » كما خصصوا عموم قوله تعالى:

إيوصيكم الله في أولادكم ﴾ (٢) بما روى الصديق الأكبر أبو بكر رضى الله عنه: لا نحن معاشر الأنبياء لا نورث ما تركناه صدقة » وخصصوا عموم قوله

<sup>(</sup>١) الطلاق : ٤ . (٢) النساء : ٢٤ .

<sup>(</sup>٣) النساء: ١١.

تعالى : ﴿ وَأَحَلَ الله البيع وحرم الربا ﴾ (١) بحديث : ﴿ لا تبيعوا الدرهم بالدرهمين ﴾ وخصصوا عموم قوله تعالى : ﴿ والسارق والسارقة فاقطعوا أيديها﴾(٢) بحديث : ﴿ لا قطع إلا في ربع دينار ﴾ .

كما أن العقل يقضى بأنه إذا اجتمع نصان : أحدهما عام والآخر خاص فالعمل بموجب الخاص متعين أو مترجح ، لأن العمل به عمل بالدليلين ، وعدم العمل به ترك لأحدهما ، والأول أحق بالاتباع من الثانى .

ومن ذهب إلى عدم الجوازيقول: العام قطعى ، وخبر الواحد ظنى فلو خص القطعى بالظنى لكان ذلك ترك قطعى للعمل بظنى وذلك باطل ، وتأيد هذا بها نقل أن عمر رضى الله عنه رد خبر فاطمة بنت قيس أن لها السكنى والنفقة ولم يعتبره مخصصا لعموم قوله تعالى: ﴿ أسكنوهن من حيث سكنتم ﴾ (٣). ثم لو جاز تخصيص القرآن بخبر الواحد لجاز النسخ به ؛ فإن كلا منهها بيان ، والنسخ به لا يجوز فكذلك التخصيص به لا يجوز أيضا .

وهذا الاستدلال من القائلين بعدم الجواز مردود بها يلى: أن عمر لم يرد خبر فاطمة بنت قيس لكونه خبر آحاد ، بل رده لأمر آخر بينه رضى الله عنه فى قوله: • إنا لاندع كتاب ربنا لقول امرأة لا ندرى أصدقت أم كذبت ، وذلك واضح كل الوضوح فى بيان علة الرد ، وأنها التردد فى صدق الرواية وكذبها .

## التخصيص بالقياس

تخصيص القرآن بالقياس فيه مذاهب:

الأول: وهو رأى الأئمة الأربعة والأشعرى إمام أهل السنة والجماعة وأبي

(١) البقرة: ٢٧٥ . (٢) المائدة: ٣٨ .

(٣) الطلاق: ٦.

هاشم وأبى الحسين البصرى من المعتزلة يقولون بالجواز مطلقا سواء كان القياس قطعيا أم ظنيا .

الثانى : لا يجوز التخصيص بالقياس مطلقا وهو رأى الجبائى من المعتزلة وفريق معه .

الثالث : يجوز تخصيص القرآن بالقياس الجلى دون الخفى وهو رأى ابن سريج الشافعي .

الرابع: يجوز تخصيص القرآن بالقياس إن كانت علته منصوصة أو مجمعا عليها ، ولا يجوز إن ثبتت العلة بغير ذلك .

والقياس الجلى هو ما قطع فيه بنفى تأثير الفارق بين المقيس والمقيس عليه كقياس العبد على الأمة فى تنصيف حد الزنا لكل منهما لاشتراكهما فى الرق أما الفارق بينهما وهو الذكورة والأنوثة فلا تأثير له فى الحكم .

أما القياس الخفى فهو ما لم يقطع فيه بنفى تأثير الفارق بين المقيس والمقيس عليه كقياس النبيذ على الخمر في التحريم لاشتراكهما في علة الإسكار ؛ فإن الفارق بين الخمر والنبيذ كون أحدهما من ماء العنب خاصة فيجوز أن يكون ذلك هو المؤثر في الحكم ، ويجوز أن يكون المؤثر غير كونه من ماء العنب بل مطلق الإسكار مثلا فتأثير الفارق بين المقيس والمقيس عليه هنا غير مقطوع بنفيه لذلك أجاز ابن سريج تخصيص القرآن بالقياس الجلي دون الخفى .

## حكم العمل بالعام قبل البحث عن المخصص

نقل الغزالى والآمدى الإجماع على منع العمل بالعام قبل البحث عن المخصص ، ومذهب الحنفية كما يحكيه عنهم الكمال ابن الهمام وصاحب مسلم الثبوت أنه يجوز العمل بالعام قبل البحث عن المخصص ووافقهم على

ذلك البيضاوى ، وحكى أبو إسحاق الاسفرايينى الاتفاق على ذلك . ويؤيد هذا أن العمل بالعام قبل البحث عن المخصص قد وقع فعلا من الصحابة رضوان الله عليهم حيث طالبت السيدة فاطمة الزهراء بنت رسول الله صلى الله عليه وسلم بالميراث استنادًا إلى العموم فى آية المواريث ، ولم تبحث عن المخصص الذى ظهر بعد ذلك فى قول أبى بكر :

«نحن معاشر الأنبياء لا نورث . . . » وقضى عمر رضى الله عنه بالدية فى الأصابع بمجرد علمه بها فى كتاب عمرو بن حزم ولم يبحث عن المخصص . ونقل عن بعضهم القول بأن هناك تفصيلاً أحسن . ملخصه : أن الصحابة يجوز لهم العمل بالعام قبل البحث عن المخصص ؛ فإنه لا يحتمل الخفاء عليهم لو كان . وأما العامى الذى يحتمل الخفاء عليه فيتوقف عن العمل بالعام قبل البحث عن المخصص . والمجتهدون من علماء الأمة الذين تتوفر فيهم شروط الاجتهاد فى حكم الصحابة .

# النَّصِّتُ

هو اللفظ الذي يدل على معنى متبادر منه ومقصود من الكلام أصالة مع احتياله للتأويل وقبوله للنسخ في حياة الرسول صلى الله عليه وسلم كما أنه يدل على معناه دلالة قطعية ولا يحتمل غيره أصلا كمحمد وعلى وإبراهيم ، وكالعدد خمسة وعشرة .

ومثاله قوله تعالى : ﴿ وأحل الله البيع وحرم الربا ﴾ في دلالته على نفى الماثلة بين البيع والربا لأنه معنى متبادر منه وهو المقصود الأصلى من سوق الكلام ، واحتمال التأويل والنسخ قائم في النص كما سبق في الظاهر .

والفرق بين الظاهر والنص ينحصر في أن النص يمتاز على الظاهر بأن المعنى الذى يدل عليه هو المقصود الأصلى من سوق الكلام . أما الظاهر فإن المعنى المأخوذ منه لا يكون مقصودا أصليا من الكلام .

حكم الظاهر والنص: وحكم الظاهر والنص هو وجوب العمل بالمعنى المستفاد منهما حتى يقوم الدليل على التأويل أوالنسخ.

ومن التأويل الذي قام عليه الدليل أن البيع في قوله تعالى ﴿ وأحل الله البيع ﴾ قد خصص بنهى الرسول صلى الله عليه وسلم عن بيع الغَرَر ، وبيع الإنسان ما ليس عنده .

#### المفسسر

هو اللفظ الذي يدل على معنى متبادر منه ومقصود من سوق الكلام دون أن يحتمل تأويلاً ؟ مع احتماله للنسخ فقط في عهد الرسالة .

ومثاله قوله تعالى : ﴿ والذين يرمون المحصنات ثم لم يأتوا بأربعة شهداء فاجلدوهم ثمانين جلدة ﴾ (١) .

ف دلالته على عدد الجلدات فإنه متبادر مقصود من سوق الكلام ؛ لأن الآية قد نزلت لبيان عقوبة القذف ولفظ « ثمانين » الذى دل على العدد لفظ خاص لا يحتمل تأويلا بالزيادة ولا بالنقصان إلا أن هذا الحكم حكم جزئى كان من الجائز نسخة في عصر الرسالة فكان محتملا للنسخ والتغيير في ذلك الوقت .

ومن الأمثلة أيضًا قوله تعالى: ﴿ وقاتلوا المشركين كافة ﴾ (٢) في دلالته على قتال جميع المشركين فإنه معنى متبادر ومقصود من سوق الكلام ولفظ (المشركين) من قبيل العام الذي يحتمل التخصيص ولكن كلمة (كافة) نفت هذا الاحتمال فأصبح اللفظ (المشركين) مع (كافة) غير محتمل للتخصيص، ولولا كلمة كافة التي نفت هذا الاحتمال لكان هذا اللفظ من قبيل النص لا المفسر.

حكم المفسر: وحكم المفسر وجوب العمل به إلا إذا قام دليل على نسخه.

(١) النور: ٤.

# المنجكاتي

هو اللفظ الدال على المعنى المتبادر منه ، والمقصود من سوق الكلام دون أن يحتمل تأويلا ولا تخصيصا ولا نسخا في حياة النبى صلى الله عليه وسلم ولا بعد وفاته .

ومثال قوله تعالى : ﴿ وما كان لكم أن تؤذوا رسول الله ولا أن تنكحوا أزواجه من بعده أبدًا إن ذلكم كان عند الله عظيما ﴾ (١).

وهذا النص المحكم يفيد حرمة الزواج بأمهات المؤمنين حرمة مؤبدة غير قابل للتأويل ولا للنسخ في عصر الرسالة لوجود قيد الأبدية في الآية الكريمة .

وقوله صلى الله عليه وسلم: ( الجهاد ماض إلى يوم القيامة ) حيث صرح الحديث الشريف ببقاء حكم مشروعية الجهاد إلى يوم القيامة غير قابل للتأويل ولا للنسخ في عصر الرسالة.

كما أن من المحكم النصوص التي جاءت بأحكام أساسية كوجوب الإيمان بالله والملائكة والكتب والرسل واليوم الآخر وكوجوب التحلي بالفضائل والتخلي عن الرذائل ، وكذلك النصوص التي جاءت في القرآن بأخبار ماضية

(١)الأحزاب: ٥٣.

أو مستقبلة كأخبار الأنبياء وأقوامهم فى العهود الماضية ، والأخبار بالآيات فى المستقبل كهزيمة الروم ثم انتصارهم بعد ذلك ونزول الدابة فى قوله تعالى : ﴿غلبت الروم فى أدنى الأرض وهم من بعد غلبهم سيغلبون فى بضع سنين ﴾(١) .

وقوله تعالى : ﴿ وإذا وقع القول عليهم أخرجنا لهم دابة من الأرض تكلمهم أن الناس كانوا بآياتنا لا يوقنون ﴾ (٢).

وبوفاة الرسول صلى الله عليه وسلم أصبحت كل النصوص التشريعية محكمة حتى ما كان قابلا للنسخ منها في حياته لعدم إمكان نسخها بعد وفاته عليه السلام .

حكم المحكم: والمحكم يجب العمل به لقوة وضوحه وعدم احتماله للتأويل أو النسخ.

#### الألفاظ باعتبار وضوحها

واللفظ الواضح ينقسم أربعة أقسام : ظاهر ونص ومفسر ومحكم .

فالظاهر: هو اللفظ الذي يدل على المعنى المتبادر منه ، ولكنه ليس مقصودا أصليا من الكلام ؛ مع احتماله للتأويل في الخاص والتخصيص في العام وقبوله للنسخ في حياة الرسول صلى الله عليه وسلم.

ومثاله قوله تعالى : ﴿ وأحل الله البيع وحرم الربوا ﴾ فى دلالته على حل البيع وعلى حرمة الربا ؛ فإنه ظاهر فى دلالته على هذين المعنيين لتبادرهما منه ؟ مع كونهما ليسا مقصودين أصالة من هذا الكلام ؛ فإن المقصود الأصلى منه هو

<sup>(</sup>١) الروم: الآية الثانية . (٢) النمل: ٨٢.

نفى الماثلة بين البيع والربا ، ردا على من قالوا (إنها البيع مثل الربا) وذلك أن الآية تقول: الذين يأكلون الربا لا يقومون إلا كها يقوم الذى يتخبطه الشيطان من المس ذلك بأنهم قالوا إنها البيع مثل الربا وأحل الله البيع وحرم الربا) (١) . ومع هذا فإن لفظى البيع والربا من ألفاظ العموم لدخول « ال » الجنسية والاستغراقية عليهها فيحتمل كل منهها التخصيص كها أن حل البيع وحرمة الربا من الأحكام الجزئية التي كان يجوز نسخها في وقت التشريع مدة حياة الرسول صلى الله عليه وسلم .

(١) البقرة: ٥٧٥.

# للثيتنك

هو اللفظ الذي وضع لمعنى ، ويصلح لمعنى آخر غيره كلفظ « العين » فإنها وضعت لمعان متعددة بأوضاع مختلفة فمن معانيها : العين الباصرة ، والعين الجارية ، والدهب والدينار ، والجاسوس ، والشمس ، وحرف الهجاء المعروف (ع) وغير ذلك (١).

ولفظ « القرء » فإنه وضع لمعنيين الحيض والطهر ولفظ « المولى » فإنه موضوع للعنى « انفصل » وموضوع لمعنى « انفصل » وموضوع لمعنى « ظهر » .

ولفظ ( المشترى ) فإنه موضوع للكوكب المعروف ، وموضوع لمقابل الباثع.

وكحرف الباء فإن من معانيه الإلصاق ، والاستعانة والسببية والظرفية والمصاحبة.

#### استعمال المشترك في معانيه:

اتفق العلماء على أن الأصل في اللغة عدم الاشتراك ليدل اللفظ على معنى

<sup>(</sup>١) القاموس المحيط باب النون ـ فصل العين.

واحد لا التباس معه ؛ فإذا احتمل اللفظ الاشتراك وعدمه فالأرجح عدم الاشتراك.

وإذا تحقق الاشتراك فابحث عن قرينة تساعدك على المعنى المقصود من اللفظ المشترك . وقد تكون القرينة لفظية في مثل قوله تعالى : ﴿ وفجرنا الأرض عيونا ﴾ فالتفجير قرينة على أن المراد عيون الماء ، وكها يقال : أعدم فلان لأنه كان عينا للأعداء فإن الإعدام قرينة على أن المراد بالعين الجاسوس . . وهكذا .

ولا يجوز استعمال المشترك في أكثر من معنى واحد مطلقا عند أكثر الحنفية وبعض الشافعية ومنهم الفخر الرازى لأن المشترك موضوع لكل معنى من معانيه بوضع خاص ولم يوضع ليدل على جميع معانيه مرة واحدة فلا يجوز لك أن تقول : ﴿ رأيت عينا ﴾ وتريد بذلك أنك رأيت عينا باصرة وعينا جارية وجاسوسا . . . إلخ بل يجب أن يكون المقصود بها معنى واحدًا من هذه المعانى . ولا يتم ذلك إلا بإلحاق المشترك بالقرينة المساعدة على توضيح المراد حتى لا يكون الكلام مبهها .

وإذا كان الكلام مبهها صار مشكلا.

فالمشكل: هو اللفظ الذي لا يتضح معناه في أول الأمر لسبب ذاتى كأن يكون اللفظ مشتركا وموضوعا لمعان متعددة ولا يعرف المراد منه إلا بالنظر والبحث في القرائن المعينة لتزيل إشكاله.

ومثال ذلك لفظ «القرء» في قوله تعالى : ﴿ والمطلقات يتربصن بأنفسهن ثلاثة قروء ﴾ (١) فإنه مشترك بين معنيين هما : الحيض والطهر فلا يتضح المعنى

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٢٨.

المقصود منه في الآية وهذا خفاء في اللفظ ذاته ، وقد اجتهد العلماء في تحديد المراد منه و إزالة خفائه بالبحث والتأمل في القرائن واختلفوا في ذلك :

فذهب الأحناف والحنابلة إلى أن «القرء » يقصد منه الحيض مستدلين بالقرائن والأدلة التالية :

أولا: يقول الله تعالى فى نفس الآية: ﴿ ولا يحل لهن أن يكتمن ما خلق الله فى أرحامهن ﴾ (١) فإنه يدل على أن المراد بالقرء الحيض لأنه الذى يوجد فى الأرحام وليس الطهر.

ثانيا: يقول الله تعالى: ﴿ واللاثى يئسن من المحيض من نسائكم إن ارتبتم فعدتهن ثلاثة أشهر ﴾ (٢) فقد جعل العدة بالأشهر مكان الحيض عند اليأس منه ، فدل ذلك على أن القرء هو الحيض .

ثالثا: يقول رسول الله صلى الله عليه وسلم: « طلاق الأمة ثنتان وعدتها حيضتان » فقد اعتبر الحديث عدة الأمة بالحيضات فيكون دليلا على أن المراد بالقرء في الآية بالنسبة للحرة هو الحيضة.

رابعا: أجمع العلماء على أن استبراء الأمة بعد شرائها يكون بالحيضة فتكون العدة كذلك ؛ لأن الغرض في الحالين واحد وهو التعرف على براءة الرحم أي خلوه من الحمل.

خامسا: المقصود الأصلى من العدة هو التعرف على براءة الرحم أى خلوه من الحمل ، والذى يعرف خلو الرحم من الحمل هوالحيض لا الطهر ، فإن الطهر يكون مع وجود الحمل .

<sup>(</sup>١) البقرة ٢٢٨٠.

<sup>(</sup>٢) الطلاق: ٤.

سادسا : قول الرسول للمستحاضة : 1 دعى الصلاة أيام إقرائك، فكان معنى القرء هو الحيض لا الطهر في لسان الشرع .

سابعا: لو كان المراد بالقرء «الطهر» لصرحت به الآية الكريمة ولم تعبر عنه بلفظ مشترك ؛ لأن الطهر لا يستحى من ذكره أما الحيض فإنه الذي يستحى من ذكره فعبر عنه بالقرء كما عبر عن الجماع باللمس والمس .

وذهب الشافعية والمالكية إلى أن المراد بالقرء ( الطهر ) مستدلين بها يلي :

أولا: أن الآية قد أنثت العدد (ثلاثة) في قوله: (ثلاثة قروء) والقاعدة العربية تقضى بتأنيث العدد إذا كان المعدود مذكرًا وفي هذا ما يدل على أن القروء هي الأطهار لا الحيضات.

وغنى عن البيان أن الأطهار مفردها طهر وهو مذكر والحيضات مفردها حيضة وهى مؤنثة ؟ فكان تأنيث العدد دالا على أن المعدود مذكر وهو الاقراء بمعنى الأطهار .

ثانيا: أن الطلاق المشروع يكون في الطهر لا في الحيض والله سبحانه تعالى يقول: ﴿ فطلقوهن لعدتهن ﴾ (١).

أى فى عدتهن لأن اللام بمعنى ( فى ) كقوله تعالى : ﴿ ونضع الموازين القسط ليوم القيامة ﴾ (٢) أى فى يوم القيامة فكانت العدة محتسبة بالأطهار ؟ لأنها قد عبرت عنها الآية بالعدة .

ثالثا: أن القرء معناه في الأصل الجمع والضم ؛ فكان تفسير القرء بالطهر أقرب إلى هذا المعنى الأصلى فإن الدم يتجمع في الرحم مدة الطهر ، ثم يلفظه الرحم ويدفعه مدة الحيض .

 حكم المشكل: ولما كان من الممكن إزالة خفاء اللفظ المشكل بالبحث فى القرائن والأدلة ، وجب على المجتهد القيام بذلك حتى يتوصل إلى المعنى المقصود.

### ومن مبهم الكلام أيضا:

المجمل: وهو اللفظ الذي لا يتضح معناه لذاته ، ولا يزول خفاؤه إلا ببيان من المتكلم ؛ فالفرق بين المشكل والمجمل أن المشكل يكون للعقل مجال في بيان معناه بالبحث في القرائن أما المجمل فلا يستطيع العقل الوصول إلى تحديد المراد منه ، فكان لابد فيه من الرجوع إلى مصدره لبيانه .

ومثال المجمل لفظ الصلاة والزكاة في قوله تعالى: ﴿ وأقيموا الصلاة وآتوا الزكاة ﴾ فإن المعنى اللغوى للصلاة هو الدعاء وللزكاة هو النهاء ، وقد جاءت في لسان الشرع بمعنى خاص ولا يمكن معرفة هذا المعنى الخاص إلا من الشارع نفسه ولهذا جاءت السنة العملية والقولية ببيان المقصود من هذه الألفاظ المجملة في القرآن ، وقد أصبحت بعد هذا البيان الكافي مفسرة .

# حكم المجمل:

إذا ورد فى النصوص لفظ مجمل لم يكن هناك سبيل إلى توضيح معناه إلا بالرجوع إلى المتكلم به ؛ لأنه هو وحده الذى يعرف المقصود منه لعدم وجود أدلة ولا قرائن تعين على تفسيره ؛ فإذا ورد بيان المتكلم وافيا كافيا أصبح اللفظ المجمل مفسرا وإلا صار مشكلا .

#### المتشــابه:

هو الفظ الذي لم يتضح معناه لذاته ، ولا توجد قرائن توضحه ولم يرد عن الشارع دليل قطعي أو ظني يوضحه .

مثال ذلك : الحروف المقطعة في أوائل بعض السور في قوله تعالى : ( الم ٓ ) ( الم ٓ ) ( حَمَ ) ( صَ ) ( قَ ) ( نَ ) فإن هذه الألفاظ لا توجد قرائن توضح المقصود منها ولم يرد عن الشارع تفسير لها .

وعلماء السلف يعدون من المتشابه النصوص التي توهم مشابهة الله لخلقه في مثل قوله تعالى : ﴿ يدالله فوق أيديهم ﴾ (١).

وقوله تعالى : ﴿ وجاء ربك والملك صفا صفا ﴾ (٢) وقوله تعالى : ﴿ ما يكون من نجوى ثلاثة إلا هو رابعهم ولا خمسة إلا هو سادسهم ﴾ (٣).

فالآية الأولى تثبت لله يدا ، والثانية والثالثة تثبت لله جهة ومكانا مع أن الله تعالى منزه عن ذلك ﴿ ليس كمثله شيء ﴾ (٤) فالسلف يثبتون ذلك لله ويؤمنون به ولا يبحثون في معناه ولا يتأولون وإنها شأنهم التفويض في ذلك إلى الله تعالى .

أما علماء الخلف فيتأولون هذه النصوص ويصرفونها عن ظاهرها لاستحالة نسبة ذلك التشبيه إلى الله تعالى ويرون أنها مستعملة فى معان مجازية مشهورة فاليد بمعنى القدرة والمجيء أمر الله والمعية فى قوله تعالى : ﴿ ولا أدنى من ذلك ولا أكثر إلا هو معهم أينها كانوا ﴾ (٥) معية علم وإحاطة لامعية مكان وجهة ، فوجود المتشابه فى القرآن ثابت لاشك فى ذلك كها قال تعالى : ﴿ هو اللهى أنزل عليك الكتاب منه آيات محكهات هن أم الكتاب وأخر متشابهات فأما الذين فى قلوبهم زيغ فيتبعون ما تشابه منه ابتغاء الفتنة وابتغاء تأويله وما يعلم تأويله إلا الله والراسخون فى العلم يقولون آمنا به كل من عند ربنا وما يذكر إلا أولوا الألباب ﴾ (١٠).

(١) الفجر: ۲۲.

(٥) المجادلة: ٧. (٦) آل عمران: ٧.

غير أن بعض العلماء يرون أن هذا المتشابه لا سبيل إلى إدراك معناه والوقوف عنده أسلم لقوله تعالى : ﴿ وما يعلم تأويله إلا الله ﴾ أما الراسخون في العلم فيفهمون المتشابه ويعلمون حقيقته ويجنحون إلى تأويله ويرون أنهم بذلك أعلم.

### حكم المتشابه:

يجب الإيهان بالنصوص المتشابهة باتفاق السلف والخلف مع التفويض عند الفريق الثاني .

# الكلام على بعض لطائف قوله تعالى: ﴿ ليس كمثله شيء ﴾ (١)

يقول صاحب الفضيلة العلامة المحقق المدقق المحدث الفقيه الصوفى الشيخ سلامة القضاعى العزامى الشافعى حول معنى هذه الآية: « ليس كمثله شيء من الكائنات وإن علا في الشيئية كعبه ، وارتفعت عندكم درجة وجوده، وامتاز لديكم في كهالاته الفائقة ببالغ درجة أن يشبه مثل جنابه الأعلى عن الأمثال في شيء بما هو عليه عز وجل في تقدس ذاته وجلال صفاته . والعرب إذا أرادت المبالغة في الإثبات أو النفي قالت :

د مثلك من يجود ، ومثلك من لا يبخل ، لتدل بالإتيان بلفظ المثل على الإثبات والنفى ؛ لما أثبتت أو نفت عن المخاطب بطريقة برهانية على سبيل كناياتهم البديعة فكأنهم يقولون : من كان على ما أنت عليه من الصفات فقد

<sup>(</sup>١) البراهين الساطعة في رد البدع الشائعة للعلامة الصوفي الشيخ سلامة العزامي . ص ٢٤٥ وما بعدها .

ثبت له كذا أو نفى عنه كذا فأنت أولى بذلك الإثبات أو النفى . وقد خاطبهم القرآن على أروع أساليبهم ، وزاد هذا الأسلوب على ما يخطر لأقصحهم بيانا بدرجات لا تحصى فكأنه سبحانه وتعالى يقول : كل شيء من الممكنات ، وإن تقدم لديكم في الكهالات فهو متأخر كل التأخر عن أدنى درجات الشبه لمثلنا لو فرض لنا مثل في شيء من الكهالات ، وهو ، وإن علا في كهاله في أنظاركم أحط من أن يرقى إلى رتبة من الشبه في شيء هو مماثلنا المفروض من الصفات فكيف له بشبهنا ذاتنا ونحن في تعالى كهالنا ، وارتفاع جلالنا ، أعلى من أن يقع نفى مشابهتنا لخلقنا في صريح العبارات ؛ فإن من كان بالمحل من أن يقع نفى مشابهتنا لخلقنا في صريح العبارات ؛ فإن من كان بالمحل الأعلى من الكهال الأسنى بحيث يستحيل أن يشاركه فيه شيء لا يتوهم فيه أن يشبه ما هو أدنى حتى ينفى عنه الشبه به وإنها يتوهم فيمن أوتى حظا من الكهالات أن يكون له شيء الشبه بمن هو أعلى فلينف هذا الوهم ، ولترسخ الدامكم في العلم بأنه لا يشبه مثلنا التقديري الفرضي شيء فضلا عن أن يشبه ذاتنا العلية » .

# النشخ

يطلق النسخ تارة عند اللغويين على الإزالة ، فيقال نسخت الشمس الظل إذا أزالته ، كما يطلق تارة أخرى على نقل الشيء وتحويله من حالة إلى حالة أو من مكان إلى مكان كتناسخ المواريث أى انتقالها من يد إلى يد ، كما تقول نسخت النحل أى نقلته من خلية إلى خلية ، ومن ذلك قوله تعالى : ﴿ هذا كتابنا ينطق عليكم بالحق إنا كنا نستنسخ ما كنتم تعملون ﴾ (١) أى ننقله .

أما فى مصطلح الأصوليين: فقد عرف بتعريفات كثيرة مدار الخلاف بينها أنه البيان تارة ، والرفع تارة أخرى ، وسيتضح لك أيها القارئ الكريم أنها ينتهيان إلى معنى واحد ونورد هنا تعريفين نموذ جًا لما أشرنا إليه .

### التعريف الأول:

د هو بيان انتهاء حكم شرعى بطريق شرعى متراخ عنه ، ومعنى هذا أن الحكم الشرعى مرتبط بغاية عند الله تعالى أو محدود بوقت معين ، فإذا انتهت هذه الغاية أو حل الوقت المعين انتهى الحكم لذاته .

. ۲9 : ٤٠٠٤(١)

#### التعريف الثاني:

لا هو رفع حكم شرعى بطريق شرعى متراخ عنه ) وإذا دققت النظر فى التعريفين وجدت أن الفارق بينهما كلمتان : بيان ، ورفع ؛ فمن زعم أن الحكم قديم والقديم لا يرتفع وال : إنه بيان ، ومن ذهب إلى أن الحكم هو الحكم الأصولي وهو الذي يكون مثبتا تارة ومنفيا أخرى ؛ فهو حادث عبر بلفظ «الرفع » فإن وقع التعبير بالبيان أو الرفع فلا بأس .

# أقسسام النسسخ

ينقسم النسخ إلى ثلاثة أقسام:

الأول: نسخ الحكم دون التلاوة ومثاله من القرآن قوله تعالى: ﴿ والذين يتوفون منكم ويذرون أزواجا وصية لأزواجهم متاعا إلى الحول غير إخراج ﴾ أوجبت العدة حولا كاملا على المتوفى عنها زوجها. وقد نسخها قوله تعالى: ﴿ والذين يتوفون منكم ويذرون أزواجا يتربصين بأنفسهن أربعة أشهر وعشرا ﴾.

وقوله تعالى : ﴿ لكم دينكم ولى دين ﴾ نسخ حكمها آيات القتال بالنسبة للكفار من غير أهل الكتاب .

الثانى: نسخ التلاوة فقط ومثاله: الشيخ والشيخة إذا زنيا فارجموهما البتة نكالا من الله ، والشيخ المحصن والشيخة المحصنة . قلت: والمحصن الذى تم له العقد الشرعى ولو لم يدخل . وقد ثبت أن الرسول صلى الله عليه وسلم رجم ماعزا حين زنى بالغامدية ، وقصتها معروفة فى كتب السنة ولم ينقل إلينا هذا اللفظ قرآنا يتلى ، وبعضهم يمثله بالقراءة المشهورة التى لم تتواتر كقراءة معد بن أبي وقاص رضى الله عنه: (وإن كان رجل يورث كلالة أو امرأة وله أخ أو أخت «من أم»).

الثالث: نسخها معا (أى الحكم والتلاوة) ومثلوه بها ينقل عن السيدة عائشة رضى الله عنها: (كان فيها أنزل عشر رضعات محرمات ثم نسخن بخمس).

فعند مالك صدر الآية وهو «عشر» وآخرها وهو «خمس» منسوخ التلاوة والحكم ، أما صدر الآية عند الشافعي فمنسوخ الحكم ، وأما آخرها فمنسوخ التلاوة فقط ولكن الحكم باق . هذا نوع من تقسيم النسخ .

وهناك نوع آخر ينقسم النسخ فيه إلى :

١ ـ نسخ بلا بدل كنسخ تقديم الصدقة بين يدى مناجاة الرسول صلى الله عليه وسلم .

٢ ـ نسخ ببدل مساو: كنسخ استقبال بيت المقدس باستقبال الكعبة .

٣ ـ نسخ ببدل أخف : كنسخ عدة المتوفى عنها زوجها حولا بالعدة أربعة أشهر وعشرا .

٤ \_ نسخ ببدل أثقل: كنسخ إباحة الخمر بتحريمها.

٥ ـ نسخ التخيير بين الصوم والفدية بفرضية الصوم ﴿ وعلى الله ين يطيقونه فدية طعام مسكين فمن تطوع خيرًا فهو خير له وأن تصوموا خير لكم ﴾ ونسخ صوم عاشوراء بصوم رمضان .

وهذا النوع الأخير منعه الظاهرية مستندين إلى قوله تعالى : ﴿ ما ننسخ من آية أو ننسها نأت بخير منها أو مثلها ﴾ وإلى قوله تعالى ؛ ﴿ يريدالله بكم اليسر ولا يريد بكم العسر ﴾ فكيف يكون الأثقل والأشق على العبد خيرًا . هذا بزعمهم .

قلت : وكلامهم مردود بأن الخيرية إنها هي بالنظر لمصلحة العبد ، وقد

تكون فى الأشق الذى شرعه الحكيم العليم والثواب على قدر المشقة كها يقولون، وإذا كان الأمر كذلك كان تشريع الأثقل خيرا، وكان تيسيرا من الله فيكون هذا النسخ جائزًا.

ومعرفة الناسخ والمنسوخ مما يظهر لنا حكمة البارى سبحانه وتربيته للخلق، وسياسته للبشر ، كما يدل دلالة واضحة على أن النبى صلى الله عليه وسلم نفسه لا يكون مصدرًا لمثل هذا القرآن بها منحه الله من الأمية المعجزة كها أنه لا يمكن أن يكون منبعا للتشريع ، وإنها هذا الكتاب الذى لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد .

كما أن النسخ يدل على التدرج فى التشريع كمبدأ من المبادئ التى ساس الله بها الأمة الإسلامية ، وأصلح بها نظام الخلق . وفى التدرج فى تحريم الخمر أكبر مثل على ذلك .

ففي المرحلة الأولى يقول الحق سبحانه: ﴿ يسألونك عن الخمر والميسر قل فيهما إثم كبير ومنافع للناس و إثمهما أكبر من نفعهما ﴾ (١).

وفي المرحلة الثانية إشارة بقوله تعالى : ﴿ يأيها الله ين آمنوا لا تقربوا الصلاة وأنتم سكاري حتى تعلموا ما تقولون ﴾ (٢) .

أما فى المرحلة الثالثة والأخيرة حرمها صراحة ودعا إلى اجتنابها فى قوله جل وعلا: ﴿ يأيها الذين آمنوا إنها الخمر والميسر والأنصاب والأزلام رجس من عمل الشيطان فاجتنبوه لعلكم تفلحون ﴾ (٣).

<sup>(1)</sup> الآية ٢١٩ من سورة البقرة .

<sup>(</sup>٢) الآية ٤٣ من سورة النساء .

<sup>(</sup>٣) الآية ٩٠ من سورة المائدة .

إن هذا النوع من التربية الإلهية التدريجية يدل على أن الله إنها يريد الخير لعباده ، ويدعوهم إلى الدخول في حظيرة قدسه ، والجلوس على بساط أنسه ؛ لتتم سعادتهم في الدنيا والآخرة قال تعالى ﴿ ما يفعل الله بعذابكم إن شكرتم وآمنتم وكان الله شاكرًا عليهًا ﴾ (١) .

تأمل معى أيها القارئ الكريم آية الخمر الأولى تجد أنها تهيئة لأذهان مدمنى الخمر ، وتمهيد لنفوسهم لتكون على استعداد لتقبل التحريم ، وفى الآية الثانية ما يدل على أن الخمر محرمة فى بعض الأوقات دون البعض ، وهذه الأوقات التى يحرم فيها الشرب هى أوقات الصلاة ؛ لأنه لا صلاة لسكران كما أنه لا صلاة لجنب حتى يتطهر ، ولذلك فإن هذه الآية قرنت السكران بالجنب؛ فكلاهما لا صلاة له حتى يفيق الأول ويتطهر الثانى . يقول الإمام الشافعى : هالصلاة قول وعمل وإمساك ) (٢).

ثم تلا هذه المرحلة الثائثة والأخيرة التي حرمت الخمر بأنواع من التأكيدات وقرنتها بالميسر والأنصاب والأزلام وسمت ذلك كله رجسا من عمل الشيطان فجاء الأمر الإلهى بالاجتناب التام ، وجعل ذلك سببا في إدراك الفلاح الذي هو سبيل مرضاة الرب وطريق الجنة ثم بين بعد ذلك ما في الخمر من المفاسد الدنيوية والدينية فقال : ﴿ إنها يريد الشيطان أن يوقع بينكم العداوة والبغضاء في الخمر والميسر ويصدكم عن ذكر الله وعن الصلاة فهل أنتم منتهون ﴾ (٣) قالت السيدة عائشة رضى الله عنها فيها رواه البخارى في حديث طويل : قالت السيدة عائشة رضى الله عنها فيها رواه البخارى في حديث طويل : هاد ، ولو نزل أول شيء : « لا تشربوا الخمر » لقالوا : لا ندع الخمر أبدا ، ولو نزل : «لا تزنوا » لقالوا : « لا ندع الزنا أبدا » .

(١) الآية ١٤٧ من سورة النساء .

<sup>(</sup>٢) راجع الرسالة ص ١٢٠، ١٢١.

<sup>(</sup>٣) الآية ٩١ سورة المالدة .

<sup>(</sup> ٤ ) راجع التح البارى ١٠ / ٤١٥ باب تأليف القرآن .

ومن فوائد معرفة الناسخ والمنسوخ أيضا الاهتداء إلى صحيح الأحكام ؛ لأن هناك في الكتاب والسنة ما ظاهره التعارض والتناقض ولا يندفع هذان الأمران إلا بمعرفة السابق واللاحق سواء من القرآن أم من السنة ولذلك قال الأثمة رضى الله عنهم : « ولا يجوز لأحد أن يفسر كتاب الله إلا بعد أن يعرف الناسخ من المنسوخ » .

### ما المراد بالحكم الشرعي؟

المراد بالحكم الشرعى خطاب الله تعالى المتعلق بأفعال المكلفين على جهة الاقتضاء أو التخيير أو المتعلق بالأعم من أفعال المكلفين على جهة الوضع.

والمقصود بخطاب الله كلامه النفسى المدلول عليه بالكلام اللفظى سواء كان قرآنا أو سنة أو إجماعا أو قياسا أو غير ذلك من سائر الأدلة ؛ لأنها معرفة لخطاب الله تعالى كاشفة عن أحكامه .

وأفعال المكلفين ما صدر منهم من قول أو فعل أو اعتقاد والمكلف هو البالغ العاقل الذي بلغته الدعوة على جهة الاقتضاء ، أي الطلب ؛ سواء كان طلب فعل فيكون أمرًا ، أو طلب ترك فيكون نهيا ، وسواء كان هذا الطلب جازما فيكون واجبا أو غير جازم فيكون مندوبا ، أو التخيير ، ومعنى التخيير التسوية بين الفعل والترك ؛ فشمل الاقتضاء والتخيير . الأحكام الخمسة وهي: الإيجاب والندب والتحريم والكراهة والإباحة .

هذا هو الحكم التكليفي الذي عرفناه بأنه خطاب الله المتعلق بفعل المكلف اقتضاء أوتخييرا . . وقد عرفت أن الاقتضاء هو الطلب وأقسامه أربعة :

فإن كان طلبا للفعل جازمًا فهو الإيجاب كأقيموا الصلاة وإن كان طلبا للفعل غير جازم فهو المندوب كقوله تعالى : ﴿ فكاتبوهم إن علمتم فيهم خيرا﴾ .

وإن كان طلبا للكف عن الفعل طلبا جازما فهو التحريم كقوله تعالى : ﴿ وَلَا تَقْرِبُوا الزُّنِّي ﴾ .

وإن كان طلبا للكف عن الفعل غير جازم فهو الكراهة كقوله صلى الله عليه وسلم: « إذا دخل أحدكم المسجد فلا يجلس حتى يصلى ركعتين » .

وإن كان الخطاب متعلقا بالفعل على جهة التخيير بين الفعل والترك فهو الإباحة أى أن المكلف مخير بأن يفعل أو لا يفعل كقوله تعالى: ﴿ ليس عليكم جناح أن تبتغوا فضلا من ربكم ﴾ (١) أى التجارة أثناء الحج وكقوله تعالى: ﴿ ليس عليكم جناح أن تدخلوا بيوتا غير مسكونة فيها متاع لكم ﴾ (٢).

والأصل فى الأمور الإباحة ما لم يرد نص بتحريمها هذا ومن نظر فى كتب الفقه وجد أن أقسام الحكم تزيد عن هذه الخمسة فهناك غيرها ؛ سنة مؤكدة وسنة غير مؤكدة ورغيبة ومندوب ومستحب وتطوع ومكروه تحريها ومكروه تنزيها وخلاف الأولى .

والواقع أن هذه كلها لا تخرج عن الأقسام الخمسة السابقة ؛ لأن السنة المؤكدة وغير المؤكدة والمستحب والتطوع كلها من المندوب وهو الفعل المطلوب طلبا غير جازم ، كما أن المكروه تحريها وتنزيها وخلاف الأولى كلها من المكروه ، وللتفرقة بين هذه الحقائق وتسمية كل منها باسم يخصه إنها هو اصطلاح للفقهاء ولا شأن للأصوليين به .

### الحسكم الوضعسي

هو خطاب الله تعالى المتعلق بجعل الشيء سببا أو شرطا أو مانعًا أو صحيحًا أو فاسدًا.

(۱) اليقرة : ۱۹۸ . (۲) النور : ۲۹ .

#### وأقسامه خسة:

١ - السببية : وهى جعل الشىء واعتباره سببا كأن يجعل الشارع القرابة سببا للإرث ، ودخول الوقت سببا للصلاة والقتل العمد سببا لإيجاب القصاص والزنا سببا للحد والسرقة سببا للقطع .

٢ ــ الشرطية : وهي جعل الشيء واعتباره شرطا كجعل الشارع القدرة على تسليم المبيع شرطا في صحة البيع والطهارة شرطا في صحة الصلاة .

٣ ـ المانعية : وهي جعل الشيء واعتباره مانعا كجعل الشارع الحيض مانعا من وجوب الصلاة وصحتها ، والصوم وصحته وقتل الوارث مورثه مانعا من إرثه .

٤ ــ كون الشيء صحيحا: وهو اعتبار الشيء صحيحا إذا فُعل على النحو الذي أمر به كاعتبار الصلاة صحيحة إذا أقيمت مستوفية الأركان والشروط.

٥ \_ كون الشيء فاسدًا ,: وهو اعتبار الشارع الشيء فاسدًا إذا تم على صورة غير مشروعة كاعتبار الصلاة فاسدة إذا أتى بها الشخص غير مستوفية لجميع أركانها وشروطها .

ويكون الفعل صحيحا إذا وافق أمر الشارع ـ عبادة كان أو معاملة ـ على الوجه الذي طلبه الشارع بأن كان مستكملا شروطه وأركانه .

كما يكون فاسدا إذا لم يوافق أمر الشارع عبادة كان أو معاملة كأن اختل فيه ركن أو شرط .

ومن أمثلة العبادة والمعاملة فى الصحة والفساد يقال صوم صحيح وصلاة صحيحة كها يقال بيع فاسد وصلاة فاسدة.

أما الإجزاء فلا يوصف به إلا العبادة فقط فيقال : صوم مجزى وصلاة مجزئة أي تكفى ولا يقال رهن مجزئ أي كاف .

### جسواز النسمخ ووقوعه

المسلمون على جواز النسخ عقلا ووقوعه شرعا لم يشد عنهم إلا أبو مسلم الأصفهاني .

أما اليهود فقد افترقوا إلى فرق ثلاث:

الشمعونية اللين منعوا النسخ عقلا وسمعا ، والعنائية اللين أجازوه عقلا ومنعوه سمعا .

والعيسوية الذين أجازوه عقلا وسمعا ، ولكنهم منعوا أن تكون شريعتهم منسوخة بشريعتنا .

ويستند الجمهور في جواز النسخ عقلا إلى أن أحكام الله إن كانت تابعة لمصلحة العبد ؛ فإن هذه المصلحة قد تتغير بتغير الأوقات كالدواء مثلا ينتفع به في وقت ويضر في وقت آخر ، وكالطعام ينفع عند الجوع ويضر عند الشبع فيجب على ذلك أن يتغير الحكم فيحسن الأمر به في حال ، والنهى عنه في حال آخر ، ولا محال في ذلك عقلا لأنه تابع للمصلحة كما يتغير بتغير الأشخاص فقد يكون مصلحة لشخص مفسدة لشخص آخر .

كما يستندون في الجواز شرعا إلى قوله تعالى : ﴿ مَا نَسْخُ مِنْ آية أَوْ نَسْهَا لَا يَسْتُ مِنْ آية أَوْ نَسْها نَأْتُ بَخِيرَ مِنْهَا أَوْ مِثْلُهَا ﴾ (١) فإن هذه الآية صريحة في جواز النسخ شرعا .

وبالنسبة لمن خالف من المسلمين كأبي مسلم فالأمر ظاهر لضرورة موافقته

<sup>(</sup>١) البقرة : ١٠٦.

على أن الآية من كلام الله صدق، وأن كلامه كله صدق باعتبار هؤلاء المخالفين مسلمين فيلزم التصديق بها جاء عن الله ورسوله . . وأما بالنسبة لليهود فإن الأدلة الدالة على نبوة سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم وعلى صدقه فيها يبلغه عن ربه تدل على صحة هذه الآية وعلى صحة الاحتجاج بها في جواز النسخ .

أما وقوع النسخ فالدليل عليهم أن آدم كان مأمورا بتزويج الأخت للأخ من بطنين مختلفين تنزيلاً لاختلاف البطون منزلة اختلاف الأنساب ، وقد حرم الله ذلك باتفاق منا ومن اليهود ، وقد حرم الله عليهم السبت بعد أن لم يكن حراما، وحرمت عليهم طيبات كانت حلالا لهم : ﴿ فبظلم من الذين هادوا حرمنا عليهم طيبات أحلت لهم ﴾ (١) وقد جاء عيسى عليه السلام بحل بعض ما حرم عليهم ﴿ ولأحل لكم بعض الذي حرم عليكم ﴾ (١).

وبما ينقل عن التوراة أن الله تعالى قال لنوح : « إنى جعلت كل دابة حية مأكلا لك ولذريتك وأطلقت ذلك كنبات العشب ما خلا الدم فلا تأكلوه » ثم حرم منها على لسان موسى عليه السلام أشياء كثيرة .

فإن قيل إن أمر آدم والإباحة لذريته كان مقيدًا بظهور شريعة من بعده فتحريم ذلك على من بعده لا يكون نسخا قلنا: الأمر لآدم والإباحة لنوح كان مطلقا والأصل عدم التقييد، وإن قيل إن ذلك كان مقيدًا في علم الله بظهور شريعة أخرى قلنا: فذلك هو عين النسخ.

وأما المخالفون من المسلمين فيحتج عليهم بها ثبت أن الصحابة والسلف الصالح أجمعوا على نسخ وجوب التوجه لبيت المقدس باستقبال الكعبة ، وعلى نسخ الوصية للوالدين والأقربين بآية المواريث ، وعلى نسخ صوم يوم عاشوراء بصوم شهر رمضان .

<sup>(</sup>١) النساء: ١٦٠ . (٢) آل عمران: ٥٠ .

# نشخ (اکِمّائِ اللِّينّةُ

قال الإمام الشافعي في رسالته: لا ينسخ كتاب الله إلا كتابه ، وهكذا سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم لا ينسخها إلا سنته . وهذا صريح في أن الشافعي رضي الله عنه يرى أنه لا تنسخ السنة بالقرآن ، ولا ينسخ القرآن بالسنة .

ولنا أن نقول: السنة إما متواترة ، وإما آحاد والشافعي منع نسخ القرآن بكلتيها.

أما الجمهور فقد أجازوا نسخ القرآن بالسنة المتواترة ومنعوه بالآحاد ، وأجازه آخرون .

ومن أدلة الجمهور على نسخ الكتاب بالسنة بأن الله سبحانه أوجب الوصية للوالدين والأقربين بقوله تعالى: ﴿ كتب عليكم إذا حضر أحدكم الموت إن ترك خيرا الوصية للوالدين والأقربين بالمعروف حقا على المتقين ﴾ (١) ثم نسخ الوجوب بقوله صلى الله عليه وسلم: (ألا لا وصية لوارث).

وبأن الله سبحانه جعل حد الزانية والزاني مائة جلدة وجعل هذا شاملا

(١) البقرة : ١٨٠ .

للبكر والمحصن أخذا من عموم الآية ﴿ الزانية والزاني فاجلدوا كل واحد منهما مائة جلدة ﴾ (١).

ثم نسخ ذلك بها ثبت أن النبي صلى الله عليه وسلم رجم الثيب والثيبة.

وقد عارض الشافعى الدليلين فقال: الحديث لم ينسخ الوصية لأن الخبر آحاد غير متواتر، ثم إن ذلك معارض بها ثبت عن ابن عباس أنه قال: الذى نسخ آية الوصية هي آية المواريث وفي الزانية والزاني قال هذا من باب تخصيص العام، وفرق بينه وبين النسخ، ثم إن الناسخ قرآن نسخت تلاوته هو: «الشيخ والشيخة إذا زنيا فارجموها البتة » فالناسخ هنا قرآن وليس مما نحن فيه.

# ويستدل الإمام الشافعي لمذهبه بدليلين آخرين :

أحدهما: قوله تعالى: ﴿ ما ننسخ من آية أو ننسها نأت بخير منها أو مثلها ﴾ يقول رضى الله عنه: أسند الله سبحانه الإتيان ببدل المنسوخ إلى نفسه وما يأتى به سبحانه هو القرآن ، فالذى ينسخ القرآن هو القرآن لا السنة ؛ لأنه جعل المأتى به بدلا خيرًا من المنسوخ أو مثلًا له . والسنة ليست خيرًا من القرآن ولا مثلا له فوضح أن السنة لا تنسخ القرآن .

والآخر: قوله تعالى: ﴿ وأنزلنا إليك الذكر لتبين للناس ما نزل إليهم ولعلهم يتفكرون ﴾ (٢) ودلالتها على المطلوب أن السنة جعلت بيانا للقرآن فلو كانت ناسخة له لم تكن بيانا له وإنها هي رافعة كها سبق في تعريف النسخ.

<sup>(</sup>١) النور: الآية الثانية.

<sup>(</sup>٢)النحل: ٤٤.

# تعسد الزوجات

#### التعدد في الديانة اليهودية

أباحت الشريعة اليهودية تعدد الزوجات ، وسارت على نفس المنهج الذي سارت فيه الرسالات الإلهية قبلها .

ففى شريعة إبراهيم الخليل عليه السلام كان التعدد مباحا وقد حدثتنا الكتب السهاوية عن زوجتيه السيدة سارة والسيدة هاجر . وجاءت اليهودية فأباحت التعدد . وفي أخبار العهد القديم أن داود وسليهان عليهها السلام قد جمعا بين الزوجات الشرعيات وبين الإماء . وفي الاصحاح الحادى والعشرين من سفر الملوك الأول : أن الملك سليهان أحب نساء كثيرة غريبة ، وكانت له سبعهائة من النساء وثلاثهائة من السرارى » .

وفي الإصحاح الرابع والعشرين من السفر السابق:

« إذا أخذ رجل امرأة وتزوج بها ، فإن لم تجد نعمة في عينيه لأنه وجد فيها عيب شيء ، وكتب لها كتاب طلاق ودفعه إلى يدها وأطلقها من بيته . . إلخ هذه هي التوراة في حديثها عن الزوجات قد أباحت التعدد وأعطت الرجل الحرية في الزواج والطلاق .

#### التعدد في الديانة المسيحية

جاء فى الإصحاح الخامس من إنجيل متى : « وقيل من طلق امرأته فليعطها كتاب طلاق . وأما أنا فأقول لكم : « إن من طلق امرأته إلا لعلة الزنى يجعلها تزنى ، ومن يتزوج مطلقة فإنه يزنى » (١) .

<sup>(</sup>١) إنجيل مت*ي ص* ٣٤.

ومن رسالة بولس فى أعمال الرسل \_ إلى أهل تيموثاوس \_ الإصحاح الثالث: « صادقة هى الكلمة . . إن ابتغى أحد الأسقفية فيشتهى عملاً صالحا فيجب أن يكون الأسقف بعل امرأة واحدة صاحيا عاقلاً صالحاً للتعليم ، كذلك يجب أن يكون الشهامسة ذوى وقار غير مولعين بالخمر وليكن الشهامسة كل بعل امرأة واحدة ١ (١) .

لاحظ معى أيها القارئ الكريم في هذا النص الأخير أنه يقصر الزواج بواحدة على طبقة معينة ؛ الأساقفة والشيامسة وهم رعاة الكنيسة وسدنتها والقائمون على أمر الدين فيها . وقد طلب إليهم ذلك حتى لا يشغلوا بأمور الأسرة ومهام الزواج ومسئوليته عن أمور الآخرة التي هي حياة الخلود والبقاء الأبدى فالمنع إذن ليس للتحريم ولا يفيد التعميم لقصره على فئة خاصة من رجال الدين ، ولكنه استحسان من بولس الرسول . وهذا يوضح وجود التعدد في الديانة المسيحية ، وإلا لما كان لاستحسان بولس لهذا الفعل قيمة ولا معنى ، وكان عبثا من القول ولغوا ، كها أنه يعد استثناء من قاعدة التعدد الذي لم تتعرض فيه الأناجيل كلها لمنعه . والسكوت عن الشيء إقرار به . وقد جاء التعدد في العهد القديم ولم يعارضه العهد الجديد ، فكان إقرارا منه بالتعدد .

وقد بقى تعدد الزوجات مباحا في العالم المسيحي إلى القرن السادس عشر وظلت الكنيسة معترفة به حتى القرن السابع عشر .

يقول بعض المغالين والمتعصبين للمسيحية : ﴿ إِنَّ المسيح يهمه أَن ترجع الأمور إلى وضعها الصحيح سواء كان ذلك الوضع في البداية أو النهاية . .

نقول له : وقولك هذا دليل على صحة ما قلناه من أن زواج الأخت بأخيها كان جائزًا في البداية بين أبناء آدم وحواء فهل يزعم أحد أن المسيح يريد أن

<sup>(</sup>١) أعيال الرسل ص ٢٤٠ .

يرجع إلى الوراء فيبيح زواج الأخت بأخيها بعد التحريم . معاذ الله أن يقول أحد بهذا و إلا كان طعنا على المسيح فهذا القول منك عليك لا لك .

كما أن ما جاء على لسان المسيح : « من طلق امرأته وتزوج بأخرى يزنى عليها ، وإن طلقت امرأة زوجها وتزوجت بآخر تزنى » .

هذا النص مختلف فيه بين الكاثوليك الذى لا يبيحون الطلاق مهما كانت الأسباب وبين الأرثوذكس والبروتستانت حيث إن هاتين الطائفتين فهمتا من النص تبغيض الطلاق لا تحريمه فإن الزواج الثانى عندهم ليس زنا ما دام الطلاق قد وقع موافقا للأسباب المبيحة له .

ويقولون : ﴿ إِنَ الْكَنيسة لا تعرف غير المسيح عريسا ﴾ أقول : هذا القول في الواقع تشبيه للمرأة بالكنيسة فهى مقصورة على زوجها فقط لا تشرك معه غيره في معاشرتها له أما المسيح المشبه بالعريس فله أن يدخل الكنائس كلها والكنائس متعددة فيكون تعدد الزوجات مباحا بهذا التشبيه الواقع من قائليه.

وأخيرًا فإن النصوص اليهودية والمسيحية لا تمنع تعدد الزوجات كما أنها تبيح الطلاق وإن تضاربت في بعض النصوص كتحريم الختان بعد وقوعه لخليل الله إبراهيم، كما أنها تبيح بعض المحرمات من المطعومات والمشروبات، وليس في نصوصها ما يحدد المواريث، بعد أن أنكرت ما جاء بالعهد القديم فاستحقوا أن يوصفوا بقول الله تعالى: ﴿وقالت اليهود ليست النصارى على شيء وقالت النصارى ليست اليهود على شيء وهم يتلون الكتاب كذلك قال الذين لا يعلمون مثل قولهم فالله يحكم بينهم يوم القيامة فيما كانوا فيه يختلفون ﴿(١).

كما أن الأخ يتزوج أرملة أخيه وإلا بصقت فى وجهه وخلعت حذاءه ، وسمى أمام اليهود مخلوع الحذاء (أى حافٍ )!

<sup>(</sup>١) البقرة : ١١٣.

# التعكف لإشكامك

وإذا كانت الأديان تبيح التعدد كما رأينا من النصوص ؛ فلماذا ينعون هذا التعدد على المسلمين ، ولو علموا ما في التعدد من فوائد لبادروا بالأخد به ، وإليك بعض أسبابه .

۱ ـ رعاية مال اليتامى: قال تعالى: ﴿ وإن خفتم ألا تقسطوا فى اليتامى فانكحوا ما طاب لكم من النساء مثنى وثلاث ورباع . . . ﴾ (١).

٢ ـ سوء سلوك المرأة : والنصوص المسيحية متفقة معنا في هذا المبدأ مما
 يضطرنا للبحث عن أخرى .

٣ ـ العقم : حيث لا يتحقق التناسل وهو من المقاصد الرئيسية للزواج .

٤ ـ وقد يطرأ العجز على المرأة بسبب داء عضال يشل حركتها عن القيام بمتطلبات الحياة الزوجية .

 وقد يكون للزوجة قريبة ذات صبية لا يمكن أن يرعاها غيره فيكون ضمها إلى أسرته خير من التردد عليها بدافع الإحسان أو الصدقة .

٢ - وقد يزيد عدد النساء على عدد الرجال في أعقاب الحروب التي تفرضها

<sup>(</sup>١) النساء: ٣

الظروف على المجتمعات ؛ فالتعدد هذا أفضل من ارتكاب الفواحش ما ظهر منها وما بطن .

ومع ذلك فإن قيود التعدد في الإسلام تكاد تقصر الرجل على امرأة واحدة ، والنصوص كثيرة في الدعوة إلى إقامة العدل بينهن مع صعوبة تنفيذه .

كما أن القسم بين الزوجات في الحضر ، وإجراء القرعة بينهن في السفر ، والنفقة على كل واحدة منهن وسكناها حسب بيئتها ومكانتها الاجتهاعية فهى أمور تكفل بها الفقه الإسلامي فارجع إليه إن شئت .

وخلاصة القول فى قضية التعدد أن الإسلام لم يمنع الاكتفاء بزوجة واحدة ا بل استحسن وحض عليه ، كها أنه لم يوجب تعددًا بل أباحه بشروطه والتزاماته، وكذلك الديانات السابقة لا تحرم التعدد كها يتوهم المتعجلون منهم والجاهلون .

وقد فطن إلى قيمة التعدد بعض كبار المصلحين في الغرب فها هو العالم الألماني قون أهرملس عصرح بأن قاعدة تعدد الزوجات لازمة أو ضرورية لبقاء السلالات الآرية ونموها . وإليك ما كتبته صحف لندن سنة ١٩٠١ من المقالات المتعددة للإصلاح الاجتماعي وتعدد الزوجات وخلاصتها : لابد من تفاقم الشر إذا لم يبح للرجل التزوج بأكثر من واحدة إن عدد الأولاد غير الشرعيين من الرجال المتزوجين بواحدة أصبحوا كلا وعالة وعارا على المجتمع الإنساني ؛ فلو كان تعدد الزوجات مباحا لما حاق بأولئك الأولاد وبأمهاتهم ما هم فيه من العذاب والهوان . . . وبإباحة التعدد تصبح كل امرأة ربة بيت وأم أولاد شرعيين .

وتقول الكاتبة الشهيرة ( اللادى كوك ) في مقالة لها بمجريدة « الإيكو » ما خلاصته : « إن الاختلاط يألفه الرجال ، ولهذا طمعت المرأة فيها يخالف

فطرتها، وعلى قدر كثرة الاختلاط تكون كثرة أولاد الزنا ؛ فالرجل يقضى حاجته ثم يترك فريسته تتقلب على فراش الفقر والعناء وتذوق مرارة الذل والهوان والاضطهاد بل والموت أيضًا ، وكثيرا ما يكون هذا الموت بالانتحار وغيره.

تلك هى دعوات بعض كبار المصلحين إلى التعدد فى العصر الحديث وقد سبقهم الإسلام إلى ذلك منذ خمسة عشر قرنا . . ليتضح لك حضارة الإسلام ومدنيته . . ولا ينقص أهله إلا التمسك به والعودة إلى مبادئه ليسودوا العالم اليوم كما قادوه بالأمس . . ولتتحقق لهم الخيرية التى وسمهم بها القرآن فى قوله تعالى : ﴿ كنتم خير أمة أخرجت للناس ﴾ .

# مُعَجِزع لِلْقُولَ إِنْ لَا الْأَعْ

لا المعجزة أمر خارق للعادة مقرون بدعوى التحدى مع عدم المعارضة ١.

والمعجزة من الإعجاز ، وهو إثبات العجز في الآخرين ، وإظهار ذلك فيهم مع عدم قدرتهم على معارضة تلك المعجزة التي تحداهم بها صاحب الرسالة ووقوفهم أمامها مشدوهين مُسَلّمين بها أو معترضين عليها وذلك أمر تتفاوت فيه العقول ، وتحار فيه الأفهام ، وتظهر قيمة التحدي إذا كان في أمر بحسنه المقصودون بهذا التحدي ، ولهم فيه باع طويل من النبوغ والعبقرية .

ولذلك ترى \_ أيها القارئ الكريم \_ أن معجزة كل نبى أتت فيها نبغ فيه قومه وأمته واشتهروا به بين الأمم الأخرى حتى صار هذا الفن سمة لهم وعلامة على علو أقدارهم فيه فارتبطت عقائدهم بها جادت به قرائحهم ، وتفوقت فيه عقولهم . . فكانت معجزة إبراهيم عليه السلام متعلقة بالكواكب والنجوم لتفوق قومه في علم الفلك والتنجيم ، وجاء موسى عليه السلام بإبطال السحر مستعملا العصا التي التهمت حياتهم وثعابينهم ، وتحدت قدراتهم الخارقة ؟ فعلموا أن هذه القدرة ليست من جنس قدراتهم فخروا لله ساجدين .

وجاء عيسى عليه السلام يحمل بين طياته قدرات طبية خارقة تبرئ الأكمه والأبرص وتحيى الموتى بإذن الله ، ومعجزات نبوية تنبئهم بها يأكلون وما

يدخرون فى بيوتهم ، وبشارة سماوية تخبرهم بنبى يأتى من بعده اسمه أحمد . . ووقفوا أمام هذه القدرات مشدوهين . . وكيف لا يتحيرون وهم أساطين الطب وحماة البشرية من العلل والآفات .

إن الذي جاء به هذا الفتي الإسرائيلي ليس من لون طبهم ولا طعمه ولا رائحته . . إن طبهم قائم على العلم التجريبي ، وطب عيسى قائم على قوى خفية تتحدى سائر المعارف والعلوم ولما نظروا في بدايته علموا أن بدايته كبشر ليس من نوع بداية البشرية ، فقد علموا أن آدم وحواء كان لهم مثل بداية عيسى عن طريق الكتب والأخبار ، ولكنهم عاينوا بداية عيسى بولادته من غير أب فكان ذلك خرقا لنواميس الكون من وجود الابن من أب وأم . . وعندما وقفوا أمام هذا المشهد الكوني الرائع لم يملكوا إلا التسليم بقدرة الله . . ثم لم يلبث هذا المعلم في الأرض حتى فاجأهم بنهاية كانت أشد عليهم من البداية . . فظن بعضهم أنه قد صلب ، وتأكد البعض الآخر بأنه قد رفع . . وتشكك كثيرون في خروجه للحياة مرة ثانية بعد المهات . . وكانت فتنة . . آمن في ظلها من آمن وكفر من كفر ، وما زال الناس إلى يومنا هذا في انتظار معجزة تعيد المسيح إلى الدنيا . . وتكون علامة من علامات الساعة الكبرى ، فينزل في الناس حكما عدلا يكسر الصليب ويقتل الخنزير ؛ ويقضى على الدجال ، ويحكم بالشريعة الإسلامية لا بصفته نبيا ، فقد تمت رسالته برفعه ولكن باعتباره واحدًا من أمة سيدنا محمد صلى الله عليه وسلم يجدد فيهم الإسلام ويعمق فيهم الإيمان . . ﴿ وإن من أهل الكتاب إلا ليؤمنن به قبل موته ويوم القيامة يكون عليهم شهيدًا ﴾ (١).

أما معجزة هذا النبي الخاتم ، والرسول الحاكم ، والمبعوث للعالم فقد

<sup>(</sup>١) النساء: ١٥٩.

كانت معجزته هى نفس منهجه لا يفترقان؛ فالمنهج حارس أمين على المعجزة والمعجزة داخلة فى إطار المنهج . هذه المعجزة الفعلية نزلت على ملوك الفصاحة والبيان ، وأباطرة الشعر والنثر فى كل زمان ومكان ، وخبراء القيافة والعيافة والعرافة والكهانة والفراسة فى بنى الإنسان ، وأبطال الفروسية ، وفرسان الحروب فى كل ميدان \_ يملكون من الحضارات أعرقها ، ومن الثقافات أضوأها وأشرقها . وليس ذلك بدعا من القول فإن معجزة القرآن التى نزلت بمختلف الفنون سبقتها معجزات من جنس من نزلت عليهم فى الأممالسابقة .

يقول الدكتور ناصر الدين الأسد: « إن العرب كانوا يكتبون في جاهليتهم ثلاثة قرون على أقل تقدير بهذا الخط الذي عرفه بعد ذلك المسلمون » (١).

ومع هذه المهارة في الكتابة جاءهم النبي الأمى بكتابة المصحف على غير ما الفوه من الكتابة ليبين لهم الإعجاز في كتابته كما أعجزهم ببلاغته وفصاحته.

فرسم لهم بعض الكلمات بحروف زائدة ليبين لهم أن زيادة المبنى في الكلمة تدل على زيادة المعنى فيها ومن ذلك مثلا: زيادة الحرف « لا » وهي للنفى في القسم الذي يراد به الإثبات لإفادة أن المقسم عليه بلغ من قوة ثبوته درجة لا يحتاج منها إلى إثبات فيكون قوله تعالى: ( لا أقسم) في بعض الآيات للدلالة على ذلك .

ومن ذلك قوله تعالى : ﴿ قليلا ما تذكرون ﴾ ﴿ قليلا ما تشكرون ﴾ في سورة الأعراف ؛ فزيادة الحرف « ما » دلت على أن القلة في الذكر والشكر قريبة من العدم حتى لا يكاد يذكر الذكر والشكر .

<sup>(</sup>١) انظر كتابة القرآن الكريم للدكتور حمودة محمد داود الأستاذ بكلية الدراسات الإسلامية والعربية بالقاهرة .

كما جاء في سورة الأعراف أيضا الحرف ( لا ) زائدًا في قوله تعالى لإبليس : 
﴿ ما منعك ألا تسجد إذ أمرتك ﴾ وفي سورة ص : ( ما منعك أن تسجد ) 
بدون ( لا ) فعدم وجوده في سورة ص دل على امتناع السجود من جهة المعنى ، 
وفي سورة الأعراف دلت زيادة الحرف ( لا ) على الامتناع معنويًا وماديًا أي 
بطريق الخط المصحفى ليصير امتناع إبليس أمام شاهدى عدل وهما : المعنى والكتابة وقد قيل : ( شاهداك قاتلاك ) .

وفي سورة الكهف : ﴿ سأنبئك بتأويل ما لم تستطع عليه صبرا ﴾ وفي الآية الأخرى من نفس السورة : ﴿ سأنبئك بتأويل ما لم تسطع عليه صبرا ﴾ .

الآية الأولى بالتاء ، والثانية بحذفها ؛ فالأولى فيها بعض الثقل على اللسان لتصوير الحالة النفسية التي كان عليها موسى عليه السلام قبل معرفته تأويل ما فعله العبد الصالح وهو الخضر عليه السلام ؛ فلما علم تأويل الثلاثة : خرق السفينة ، وقتل الغلام ، وإقامة الجدار ، وزال ما بنفسه من اللبس والغموض جاء التعبير في الآية الثانية بدون التاء (تسطع) فعبر اللفظ عن سرور موسى واغتباطه بحالة الوضوح بعد ضيقه بحالة الغموض . وهذا من إعجاز الإيجاز . والأمثلة على ذلك كثيرة (١).

(١) المرجع السابق .

# نَهَالِيُنِيرُ لِفِنْ الْمُحْتَلِقِينَ

وإذا يممت وجهك شطر التفاسير القرآنية ظهرت لك مذاهب متعددة ، ومناهج مغرضة ، ومشارب مفندة فتقرأ عقيدة أهل السنة والجهاعة من خلال تفاسير أهل السنة وتطلع على آراء المعتزلة من خلال ما كتبوه في تفسيراتهم وتقع على معتقدات الشيعة المتطرفين من بطون أمهات كتبهم .

فمن كتب أهل السنة والجماعة كتاب قيم يكاد يكون أعظم التفاسير انتشارًا لاختصار عبارته وسهولتها . هذا الكتاب هو تفسير « الجلالين » الجلال السيوطى والجلال المحلى رضى الله عنهما .

وأما تفسير البيضاوى فهو كتاب جليل دقيق يجمع لك بين التفسير المأثور والتأويل القائم على قانون اللغة العربية كما يقرر لك الأدلة على أصول أهل السنة . . ويختم لك كل سورة بها يروى في فضلها من الأحامث النبوية الشريفة .

وهناك تفسير يستهويك حسن تعبيره ، ويروقك سلامة تفكيره . . يجلّى لك بلاغة القرآن ويوقفك على أسرار الإعجاز بعيدًا عن الحشو والتطويل . إنه تفسير أبى السعود .

وأما تفسير النسفى فلندع القول لصاحب كشف الظنون يقول: هو كتاب

وسط فى التأويلات ، جامع لوجوه الإعراب والقراءات متضمن لدقائق البديع والإشارات ، مرشح لأقاويل أهل السنة والجماعة ، خال من أباطيل أهل البدع والضلالة ، ليس بالطويل الممل ، ولا القصير المخل أهد (١).

وأما تفسير الخطيب فهو كتاب عظيم يعنى بثلاثة أشياء : تقرير الأدلة وتوجيهها ، والكلام على المناسبات بين السور والآيات ، وسرد كثير من القصص والروايات .

وأما تفسير الخازن فهو تفسير مشهور يعنى بالمأثور ولا يهتم بالسند ؟ يتوسع فى القصص والروايات ؟ لكنه يتبع القصة ببيان ما فيها من باطل حتى لا ينخدع بها غر ، ولا يغتر بها جاهل .

# تفساسسير متطسرفة المعتسن لمة

و إليك منها نموذجين : أحدهما لصاحب الكشاف : محمود الزمخشري ، والآخر تنزيه القرآن عن المطاعن لشيخ المعتزلة القاضي عبد الجبار .

أما الكشاف فيعد من خير الكتب إذا نظرنا إلى التفسير من الناحية البلاغية ، رغم نزعته الاعتزالية وتعد أغلب التفاسير التي جاءت بعده عيالا عليه وهو كتاب خال من الحشو والتطويل ، بعيد عن القصص الإمرائيلي يظهر لك المعانى على لغة العرب وأساليبهم ، لا يفوته تحقيق الإعجاز القرآنى من خلال ألوان البلاغة بفروعها من البيان والمعانى والبديع ، ويشوقك للقراءة ويجذب انتباهك بطريق السؤال والجواب ، لكنه يقرر فيه عقيدة القول بين

<sup>(</sup>١) كشف الظنون لحاجي خليفة .

المنزلتين ، وبأن أفعال العباد مخلوقة ووجوب الصلاح والأصلح ، كما يقول باستحالة رؤية الله تعالى في الدار الآخرة إلى غير ذلك مما يقول به شيوخه .

انظر إليه عند تفسير قوله تعالى: ﴿ الذين يؤمنون بالغيب ﴾ يقول: ( فإن قلت ) ما الإيهان الصحيح ( قلت ): أن يعتقد الحق ويعرب عنه بلسانه ويصدقه بعمله . فمن أخل بالاعتقاد \_ وإن شهد وعمل \_ فهو منافق ، ومن أخل بالشهادة فهو كافر ، ومن أخل بالعمل فهو فاسق . . أليس ذلك التفسير هو القول بالمنزلة بين المنزلتين ؟ وهي منزلة الفاسق بين المؤمن والكافر؟

وعند قوله: ﴿ وبما رزقناهم ينفقون ﴾ يوجه تفسيره إلى أن الرزق الحلال من الله ، والرزق الحرام من العبد كها أنه يعرض بإنكار رؤية الله تعالى فى مثل قوله: ﴿ فمن زحزح عن النار وأدخل الجنة فقد فاز ﴾ فى سورة آل عمران كها يصرح بالإنكار فى سورة الأنعام عند قوله تعالى: ﴿ لا تدركه الأبصار وهو يدرك الأبصار ﴾ ويخطئه التوفيق فى التفريق بين الرؤية والإدراك ويدور حول نفسه فى الأبصار تتعلق بها كان فى جهة أصالة أو تبعا وذلك كالأجسام والهيئات ، ويدعى أن الله تعالى منزه عن أن يبصره أحد . . . ولو أنه تأمل وهو النحوى البلاغى الفعل « نظر » إذا تعدى بنفسه دل على التوقف والانتظار . . . ﴿ انظرونا نقتبس من نوركم قيل ارجعوا وراءكم فالتمسوا نورا فضرب بينهم بسور له باب باطنه فيه الرحمة وظاهره من قبله العذاب ﴾ (١).

وإذا تعدى بحرف الجر « في » دل على التفكر والاعتبار ﴿ أو لم ينظروا في ملكوت السموات والأرض . . . ﴾ (٢).

وإذا تعدى بحرف الجر (إلى ) دل على الرؤية المباشرة ﴿ وجوه يومئذ ناضرة إلى رسا ناظرة ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) الحديد: ١٣. ١٣ (٢) الأعراف: ١٨٥.

<sup>(</sup>٣) القيامة: ٢٢ ، ٢٣ .

## النويرك القرائع والمطاعن

للقاضى عبد الجبار بن أحمد الخليل أبى الحسن البغدادى . انتهت إليه رياسة المعتزلة . توفى في بداية القرن الخامس الهجرى .

وكتابه المذكور مرتب على مسائل تتضمن سؤالا وجوابه ولم تكن همته تفسير القرآن بقدر ما يهتم بتأييد مذهبه ولذلك لم يفسر القرآن كله بل يأتى بالآية من السورة التى تخدم عقيدته الاعتزالية . . ونحن لا نقول برد تراث أصبح من مقومات هذه الأمة . . والقاعدة العامة تقول : « أيَّ كتاب تقرأ تستفد » .

#### تفاسير الباطنية

وهؤلاء كما يدل عليهم العنوان يرفضون الأخذ بظاهر القرآن ويقولون : إن للقرآن ظاهرا وباطنا ويستدلون بالآية الكريمة : ﴿ فضرب بينهم بسور له باب باطنه فيه الرحمة وظاهره من قبله العذاب ﴾ .

ومن هذه الفرق المغالية والمتطرفة :

القرامطة: نسبة إلى حمدان قرمط، والإسهاعيلية: نسبة إلى إسهاعيل أكبر أولاد جعفر الصادق أو إلى محمد بن إسهاعيل أو السبعية الذين يعتقدون أن فى كل سبعة من أهل البيت إما ما يقتدى به أو الحرمية الذين ينتهكون الحرمات

ومن تأويلاتهم الفاسدة يقولون في تفسير قوله تعالى : ﴿ وورث سليهان داود ﴾ إن الإمام عليا ورث النبي في علمه ويقولون : إن الكعبة هي النبي صلى الله عليه وسلم والباب على والصفا هو النبي والمروة على ، ونار إبراهيم هي غضب النمرود عليه لا تلك النار التي أشعلها لاحراقه فالنار أمر معنوى لا حقيقي ، وعصا موسى هي حجته في إقناع الأتباع لا تلك المذكورة بأنها معجزة خارقة تحولت إلى حية التهمت عصى سحرة فرعون إلى غير ذلك من الخرافات التي لا يقبلها عقل ولا يؤيدها نقل .

#### تفساسسير الشسيعية

طائفة كبيرة بالغت في حب الإمام على وبنيه ، وأسرفوا في اعتقادهم فيه فمنهم الغلاة وكثير منهم معتدلون ومن هذه التفاسير :

مرآة الأنوار ومشكاة الأسرار .

أما صاحبه فهو المولى عبد اللطيف الكازلانى من النجف وهو تفسير يشتمل على تأويلات لا تختلف كثيرًا عن تأويلات الباطنية ؛ فالأرض يفسرها بالدين تارة وبالأئمة تارة أخرى ، وبالقلوب أحيانا وبأخبار الأمم الماضية فعند قوله تعالى : ﴿ أَلَمْ تَكُنَ أَرْضَ الله واسعة فتهاجروا فيها ﴾ (١) .

#### التفسير الإشاري

من أهم كتبه تفسير النيسابورى والألوسى والتسترى وابن عربى ولطائف الإشارات للقشيري .

وهذا اللون من التفسير منعه قوم وأجازه آخرون ؛ لأنه لم يكن تفسيرًا

(١) النساء: ٩٧.

بالمعنى المتعارف عليه كما هو مواجيد ومعان تطرأ على القلوب المشغولة بذكر الله يجدونها عند التلاوة . أما المانعون فقد تعصبوا حتى كفروا بعضهم بهذه التأويلات ، وأما المجيزون فقد وضعوا شروطا للتفسير الإشارى المقبول منها :

- ألا يتنافى وما يظهر من معنى النظم القرآني الكريم .
  - ألا يُدّعى أن هذا هو المراد وحده دون الظاهر.
- ألا يكون تأويلا بعيدًا كقول بعضهم في قوله تعالى : ﴿ وإن الله لمع المحسنين﴾ لمع فعل ماض والمحسنين مفعولة .
  - ألا يكون له معارض شرعى أو عقلى .
    - أن يكون له شاهد شرعى يؤيده .

### نفاسيريحضريية

ثم ظهرت مدارس في عصرنا الحديث بعضها معتدل وأكثرها متطرف لعدم توفر شروط المفسر فيهم . وقبل أن أوضح الشروط التي وضعها العلماء فيمن يصلح لتناول هذا الكتاب الكريم بالتفسير أحب أن أنوه بفضل بعض المحدثين الذين كان لهم فضل كبير في تنقية التفاسير المتقدمة من الإسرائيليات والتصدى للدخلاء على الفكر الإسلامي وضربه في أقدس مقدساته ومن هؤلاء الفضلاء الإمام محمد عبده الذي أدرك أن أمضى سلاح للإسلام هو القرآن العظيم فلابد من تناوله بالشرح النظيف والتفسير النقي وجلائه من صدأ بدع التفسير وجموده ؛ فإن عصر العلم الذي غزا العقول في العصر الحديث يحتاج الى : لمن موضوعية جديدة لهذا الكتاب الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه . فلا مانع من تجلية أسراره بالأساليب الأدبية والتحليل الفلسفي من خلفه . فلا مانع من تجلية أسراره بالأساليب الأدبية والتحليل الفلسفي الإمام الثائر المجدد فعليك بتفسير جزء عم وهو الجزء الأخير من القرآن الكريم وفي سورة الفلق من هذا التفسير أيها القارئ الكريم ما يشفي غليلك نحو وفي سورة الفلق من هذا التفسير أيها القارئ الكريم ما يشفي غليلك نحو قضايا السحر والنفائات في العقد وتأثير السحر في النبي صلى الله عليه وسلم وهل أثر في بدنه أو في عقله . . وأقوال أهل البدع في ذلك .

ولا يفوتك الاطلاع على تفسير الجواهر الذي ألفه المغفور له الشيخ

طنطاوى جوهرى الذى كان مغرما بتفسير القرآن على نمط علمى لم يسبقه إليه مثله ولم يقلده فيه أحد ، وكان تفسيره هذا قاصرا على طلبة دار العلوم أيام تدريسه بها ، وكان هذا التفسير يتجه إلى التعرف على العلوم الكونية ودراسة العوالم العلوية والسفلية والبحث في شئون الزراعة والطب والمعادن والحساب والهندسة وغيرها من العلوم والصناعات كها يقول في مقدمة كتابه رحمه الله وكان يقول ما خلاصته : إن هذه العلوم التي أدخلناها في التفسير مما أغفله صغار الفقهاء في الإسلام مما يجعلنا في حاجة إلى إعادة لتقييم هذه التفسيرات القديمة ، لأن القدامي وإن كانوا قد برعوا في الفقه فقد فاتهم النظر في علوم الكون ليعطونا فرصة للبراعة في علم الكائنات حتى ترقى الأمة . وكم ترك الأوائل للأواخر .

أما شيخ الإسلام محمد مصطفى المراغى فقد وضع نهاذج طيبة للتفسير حرية وجديرة أن ينهج نهجها وينسج على منوالها المفسرون . . كانت دروسا عامرة بطبقات المجتمع المختلفة وعلى رأسهم ملك البلاد الذى كان لا يفوته تلك الدروس . . ثم طبعت هذه الدروس وصارت قدوة لمن يريد أن يدعو إلى الله على بصيرة فجزاه الله عن الإسلام والمسلمين خير الجزاء .

وأختم هذه التفاسير بكتاب تولت طبعه وإخراجه دار الشروق لمفسر عصرى يعد بحق من أثمة الاجتهاد وأقطاب المفسرين هذا الكتاب هو ( فى ظلال القرآن ) لشهيد الإسلام سيد قطب . . ذلك العالم الأديب الذي ترك بصمة فى العالم العربي والإسلامي لن تمحوها الأيام . . وسيظل منهجه نبراسا لكل باحث عن الحق من خلال آرائه وكتبه وتفسيراته ومقالاته ولا أستطيع أن أقول إن الرجل عاش حميدا فقد لقى من العنت الكثيرة بسبب صراحته فى القول وجرأته فى الحق ولكن أملاً فمى بالقول بأن الرجل مات شهيدًا . . طيب الله ثراه وجعل الجنة منقلبه ومثواه .

وسأستعير تقديم كتابه من أخيه محمد قطب الذى قال : الكتاب الذى عاشه صاحبه بروحه وفكره وشعوره وكيانه كله عاشه لحظة لحظة ولفظة لفظة وفكرة فكرة وأودعه خلاصة تجربته الحية فى عالم الإيهان .

لقد آن له أن يأخذ وضعه الطبيعي في يد ناشر أمين يقدر أنه ناشر فكر قبل أن يكون جامع مال . . .

إن هذه الكلمات من التقديم قد وافقت هوى فى نفسى وتلاقت مع ما يجيش به صدرى نحو المؤلف والناشر رحم الله المؤلف ومد فى عمر الناشر وذريته وجزاهم الله عن الإسلام والمسلمين خير الجزاء.

## للنْهُ الْهَوَيْرَ في تَفْسِيرُ لَقِرُ إِنْ الْكِرَيْنِ

على من يفسر كتاب الله تعالى أن يبحث عن تفسيره فى القرآن فإنه يفسر بعضه بعضا فإن لم يجد فليطلبه فى مظانه فى كتب السنة الصحيحة لأن السنة إنها جاءت مفسرة لما استعجم على أفهام الناس موضحة لما أبهم مبينة لما استغلق ، فإن تعسر عليه ذلك بحث فى أقوال الصحابة والتابعين فإن لم يجد فليجتهد رأيه ولا يألو \_ أى لا يقصر إذا كان مستكملاً لأدوات الاجتهاد مع مراعاة القواعد الآتية :

- ١ ـ العناية بأسباب النزول الأنها تعين على فهم المراد من الآية .
- ٢ ـ ذكر المناسبات بين الآيات لأن في ذلك إفصاح عن أخص خصائص القرآن
   الكريم وهي الإعجاز .
  - ٣\_مراعاة السياق والسباق.
- ٤ ـ التجرد من الميل والهوى حتى لا يحمله ذلك على تفسيرالقرآن حسب رأيه
   ومذهبه .
  - ٥ .. مراعاة المعانى الحقيقية والمجازية .
  - ٦ .. تقديم الحقيقة الشرعية والعرفية على الحقيقة اللغوية .
    - ٧ .. مراعاة الفروق الدقيقة بين الألفاظ.

- ٨-البدء فى التفسير بها يتعلق بالمفردات وتحقيق معانيها والكلام عليها بحسب التركيب فيبدأ بالإعراب إن كان خفيا ثم ما يتعلق بالمعانى ثم البيان ثم البديع وهى العلوم البلاغية . . ثم يستنبط المعنى المراد من الآيات من الأحكام والآداب مع الاقتصاد فى ذلك كله حتى لا يخرج عن قضية التفسير كها بينا آنفا .
- ٩ ـ البعد عن ذكرالأحاديث والآثار الضعيفة فضلاً عن الموضوعة ، وكذا الروايات المدسوسة .
- ١- العلم بالناسخ والمنسوخ والمطلق والمقيد والعام والخاص والمحكم والمتشابه وغير ذلك مما يجعله جديرًا بوضعه في قائمة المفسرين الذين هداهم الله فبهداهم اقتده .

#### تفسينير كربت سياين

كان ابن عباس من أعلم الصحابة بتفسير القرآن ، قال فيه ابن مسعود : انعم ترجمان القرآن : ابن عباس ٤ وكانت له مدرسة لها سهاتها وخصائصها وأصحاب يقومون بعلمه ويقولون بقوله . ونشروا علمه على أوسع ما يكون النشر قال الأعمش : استخلف الإمام على عبد الله ابن عباس على الموسم فخطب الناس فقرأ في خطبته سورة البقرة وفي رواية : سورة النور ، ففسرها تفسيرا لو سمعته الروم والترك والديلم لأسلموا (١) .

وقد ورد عن ابن عباس فى تفسير القرآن ما لا يحصى كثرة ، ورويت عنه من طرق كثيرة ، وفيها الصحيح والحسن والضعيف ، بل والموضوع شىء كثير. وأما التفسير المطبوع المنسوب إليه ففى صحة نسبته إليه شك كثير!

<sup>(</sup>١) مقدمة في أصول التفسير لابن تيمية .

## نفسيرا بنج مزالظبي

من أجل التفاسير بالمأثور ، وأعظمها قدرًا ، ذكر فيه ما روى في التفسير عن النبي صلى الله عليه وسلم وعن الصحابة والتابعين وأتباعهم ، وقد كانت التفاسير قبل ابن جرير لا تذكر إلا الروايات دون التعليق عليها أو المساس بها ، حتى جاء ابن جرير فزاد على الروايات توجيه الأقوال وترجيح بعضها على بعض ، وذكر أوجه الإعراب واستشهد بأشعار العرب على معانى الألفاظ . وقد أثنى على هذا التفسير الإمام النووى فقال في تهذيبه : " . . . وكتاب ابن جرير لم يصنف أحد مثله " وقال ابن تيمية : " هو من أجل التفاسير وأعظمها قدر " () .

قلت: والمأخوذ عليه: أنه يذكر الروايات من غير بيان وتمحيص ، فلا تمييز لصحيحها من ضعيفها بل هناك الروايات الواهية والمنكرة والإسرائيليات. وفي قصص الأنبياء وقصة زواج السيدة زينب بنت جحش من النبي صلى الله عليه وسلم في تفسير ابن جرير ما يزعج القارئ المؤمن ويجعله يجزم ببطلان أمثال هذه التخاريف والتحاريف.

<sup>(</sup>١) الإتقان للسيوطي حـ٧/ ١٧٨ ، ١٩٠ .

## تَفْشِيرُ إِنْ كَثِيرٌ إِنْ مَا يَرْدُ

ومؤلفه هو الحافظ أبو الفداء إسماعيل ابن كثير القرشى ، من أخلص تلاميذ ابن تيمية ، ومن أكثر الناس افتتانا بحبه وأشدهم اتباعا له ، أخذ عنه الكثير من آرائه الفقهية والتفسيرية حتى كان يفتى برأيه فى مسألة الطلاق الثلاث بلفظ واحد . ولابن كثير كتاب البداية والنهاية ، أما البداية ففى التاريخ وقد تناول فيه من المسائل التاريخية ما يجعله من صدور المؤرخين ، وأما النهاية ففى الحديث وقد كتب فيه من الروايات التى كان يمليها على تلاميذه ويكتبها من ذاكرته ما يجعله على رأس قائمة المحدثين ، ويكفيه من ثناء أهل الحديث عليه ما أطلقوه بأنه الحافظ المفتى المحدث البارع الفقيه المتفنن المفسر العظيم لكتابه المسمى « تفسير القرآن العظيم » نبه فيه على الإسرائيليات العظيم لكتابه المسمى « تفسير القرآن العظيم » نبه فيه على الإسرائيليات والموضوعات فى التفسير ، وحذر منها ، وقد دان له بهذا المضل كثير من المفسرين من أمثال الألوسى ومحمد عبده ورشيد رضا رحمهم الله تعالى .

# تَعَشِّيْ لِلرَّالِزِيِّ مَعَنَا ، يَجِ الْعَيْبُ

للإمام فخر الدين محمد بن العلامة ضياء الدين عمر الرازى ، ولد في أواخر القرن السادس الهجرى بمدينة الرى وإليها نسب وهي مدينة قرب طهران عاصمة إيران كان عالما بالأصلين : الكتاب والسنة وكان من كبار علماء الكلام ، سلك في تفسيره مسلك الحكماء الإلهيين ، فصاغ أدلته في مباحث الإلهيات (۱) على نمط استدلالاتهم العقلية ، ولكن مع تهذيبها بها يوافق أصول أهل السنة والجهاعة ، وتعرض لآراء هؤلاء الفلاسفة في قولهم بقدم العالم وإنكار البعث بالجسد وغير ذلك ، وفند شبههم ونقضها في مواضع شتى من كتابه ، ويكاد هذاالكتاب أن يخلو من الإسرائيليات ، فإن ذكرها فبقصد إبطالها . وقد أراد بمنهجه ذلك أن يبين تفوق الحكمة القرآنية على سائر الطرق الفلسفية وانفراد القرآن بهداية العقول البشرية .

<sup>(</sup>١) الإلهيات : الأمور التي تتعلق بذات الإله سبحانه وتعالى وصفاته ، كما أن النبوات هي الأمور التي تتعلق بلدوات الأنبياء وعصمتهم وسبب إرسالهم وغير ذلك . وأما السمعيات فهي التي تتعلق بالأمور الغيبية كالجنة والنار وعذاب القبر أهـ .

## تقسيرالفطي

لأبى عبد الله محمد بن أحمد بن أبى بكر بن فراح الأنصارى الخزرجي الأندلسي القرطبي المفسر . يعد تفسيره من أجل التفاسير وأعظمها نفعا . أسقط منه القصص والتواريخ ، وذكر عوضا عنها أحكام القرآن بتوسع حتى حاف بها على التفسير ، ومن محاسن هذا الكتاب الجليل تخريج الأحاديث وعزوها إلى الأئمة من الرواة مبتعدًا عن الإسرائيليات والموضوعات التي تخل بعصمة الملائكة والأنبياء أو يخل بالاعتقاد فإن تعرض إليها أبطلها ودحض شبهها بصائب الرأى ونور البصيرة ، غير أنه لم يسلم كغيره ممن سبقوه من بعض الإسرائيليات التي لا تصح ، في مثل قصة ذي القرنين أو عند قوله تعالى في سورة يوسف : ﴿ ولقد همت به وهم بها لولا أن رأى برهان ربه ﴾ ولي وقفة عند هذه الآية أحب ألا تفوت القارئ الكريم وهي أن في عرض الآية تقديم وتأخير « ولقد همت به . . ولولا أن رأى برهان ربه لهم بها ، وقد رأى برهان ربه أولا فاستحال أن يهم بها ومن المعلوم أن ﴿ لُولا ﴾ عند النحويين حرف امتناع لوجود فمتى وجد البرهان امتنع الهم . هذا من ناحية ومن ناحية أخرى إذا سلمنا بالهم فقد همت به تطلب الفاحشة وهم بها ليضربها حتى تكف عن طلبها . . ولو أنه ضرب الملكة وهو في بيتها للحقه السوء بسبب إهانته لها . . وبها أن الضمير في اللغة يعود على أقرب مذكور فقد قال الله تعالى: ﴿ كذلك لنصرف عنه السوء ♦ ويتفضل الحق سبحانه بصرف الفحشاء عنها ببركة نبيه وحبيبه يوسف عليه السلام . . فكأنه سبحانه وتعالى : قال : ﴿ كَذَلْكُ لَنْ صَرف عنه السوء وعنها نصرف الفحشاء ولما كان تكرار حرف الجر « عن » هنا لا يعد قولا بليغًا فقد اكتفى سبحانه بذكر الأول واستغنى عن الثانى لأن القاعدة تقول : حذف ما يعلم جائز . . وفى القصة خط درامى غير متناقض . . ونحن نعيب على كاتب القصة إن تناقض فى خطه الدرامى ويكون ذلك من أسباب ضعف الكاتب . . وهو المخلوق فهل يتناقض الخالق واهب العقول سبحانه مع خطه الدرامى فى رواية هذه القصة وأمثالها فى القرآن الكريم وهو الذى صدر هذه السورة بقوله لنبيه محمد صلى الله عليه وسلم : (نحن نقص عليك أحسن القصص بها أوحينا إليك هذا القرآن ) وإليك نموذجا من الخط الدرامى المستقيم فى هذه القصة :

زليخا: هيت لك.

يوسف: معاذ الله إنه ربي أحسن مثواي إنه لا يفلح الظالمون.

زليخا: همت به (فاحشة).

يوسف : هم بها ( ليمنعها من هذا الطلب ) ليحقق قوله : معاذ الله .

زليخا: قَدّت القميص.

يوسف : قد قميصه من دبر وهو دليل على الهروب لا على الإقدام على منكر الفعل .

#### ( ويدخل العزيز وبعض أهلها ويفتي )

الشاهد : إن كان قميصه قد من قبل فصدقت وهو من الكاذبين وإن كان قميصه قد من دبر فكذبت وهو من الصادقين .

العزيز: إنه من كيدكن إن كيدكن عظهم.

( ويستمر العزيز في الحديث )

يوسف : أعرض عن هذا

(ثم يوجه الكلام لزوجته) واستغفرى لذنبك إن كنت من الخاطئين السنة الخلق أقلام الحق (ويشيع هذا الأمر بين بنات جنسها)

وقال نسوة فى المدينة امرأة العزيز تراود فتاها عن نفسها قد شغفها حبا إنا لنراها فى ضلال مبين .

اختبار صعب

يوسف: رب السجن أحب إلى مما يدعونني إليه.

#### شهيادة

النساء: (ما علمنا عليه من سوء) والمحدوف: فكيف تصدر منه الفحشاء؟ الاعتراف سيد الأدلة

زليخا: الآن حصحص الحق أنا راودته عن نفسه وإنه لمن الصادقين ذلك ليعلم أنى لم أخنه بالغيب وأن الله لا يهدى كيد الخائنين وما أبرئ نفسى إن النفس لأمارة بالسوء . . إلا ما رحم ربى .

آل : في النفس هل هي لاستغراق الجنس أي جميع النفوس البشرية أو للعهد أي هذه النفس المعهودة الخاصة بالسيدة زليخا . . الواقع أن السياق القرآني والسباق لهذه الآية يفيد أنها للعهد ، وإن كان ذلك لا يمنع من استغراقها لجنس النفوس البشرية . . تسألني ولماذا لا يكون القول :

( وما أبرئ نفسى على لسان يوسف وليس على لسان زليخا ؟ أقول لك : لأنها في معرض سرد القضية والاعتراف بخطيئتها . . أما نفس يوسف فهى نفس صديقية بدليل مخاطبة الله تعالى إياه : ( يوسف أيها الصديق ) .

وشتان بين النفس الأمارة التي من أفرادها زليخا والنفس الصديقية التي من أفرادها يوسف عليه السلام وما دمنا قد تعرضنا للكر النفس البشرية فإليك ما ذكره صاحب تنوير القلوب في معاملة علام الغيوب العارف الكردي رضى الله تعالى عنه . . قال :

وللنفس باعتبار تأثرها بالمجاهدات سبع مراتب:

الأولى: النفس الأمارة: وهى التى تميل إلى الطبيعة الدنية وتأمر باللذات والشهوات الممنوعة شرعا وتجذب القلب إلى الجهة السفلية فهى مأوى الشرور ومنبع الأخلاق الذميمة كالكبر والحرص والشهوة والحسد والغضب والبخل والحقد.

الثانية: النفس اللوامة: وهى التى تنورت بنور القلب فتطيع القوة العاقلة تارة وتعصى أخرى ثم تندم فتلوم نفسها وهى منبع الندامة لأنها مبدأ الهوى والعثرة والحرص.

الثالثة: النفس المطمئنة: وهي التي تنورت بنور القلب حتى تخلت عن صفتها الذميمة واطمأنت إلى الكهالات ومقامها مبدأ الكهال متى وضع السالك قدمه فيه عدّ من أهل الطريق لانتقاله من التلوين إلى التمكين وصاحب سكرات هبت عليه نسهات الوصال يخاطب الناس وهو عنهم في بعد من شدة تعلقه بالحق تعالى .

الرابعة : النفس الملهمة : وهي التي ألهمها الله التواضع والقناعة والعلم والسخاوة فلذا كانت منبع الصبر والتحمل والشكر .

الخامسة : النفس الراضية : وهى التى رضيت عن الله تعالى كما قال : (ورضوا عنه ) وشأنها التسليم .

السادسة : النفس المرضية : وهى التى رضى الله عنها ويظهر فيها أثر رضاه تعالى وهو الكرامة والإخلاص والذكر ، وفى هذه المرتبة يضع السالك [ إلى الله تعالى ] القدم الأول فى معرفته سبحانه حق المعرفة وفيها يظهر تجلى الأفعال .

السابعة: النفس الكاملة: وهى التى صارت الكهالات لها طبعا وسجية ومع ذلك تترقى فى الكهال وتؤمر بالرجوع إلى العباد لإرشادهم وتكميلهم ومقامها مقام تجليات الأسهاء والصفات وحالها البقاء بالله تسير بالله إلى الله وترجع من الله إلى الله ليس لها مأوى سواه. علومها مستفادة من الله عز وجل(١) أه...

<sup>(</sup>١) تنوير القلوب في معاملة علام للغيوب للعارف الكردي فصل في النفس.

### تفسي أبن بعطية

لا تعجب أيها القارئ الكريم إن قرأت هذا التفسير فوجدت عنوان الكتاب مطابقا لمضمونه فاسم هذا التفسير «المحرر الوجيز» وهو محرر لأن دفع الشبه والضلالات ، وخلص الحقائق وحرر ما هو محتاج إلى التحرير والدقة ، وقد نوه بذلك في مقدمة كتابه الذي لم يطبع منه المجلس الأعلى للشئون الإسلامية سوى جزأين ، وإن كان قد طبع طبعة كاملة بالمغرب حيث موطن هذا العالم الجليل ، وهو وجيز بالنسبة إلى التفاسير التي سبقته ، فهو كتاب أجمع وأخلص كما يقولون ويقوم منهج هذا التفسير على :

- الجمع في التفسير بين المأثور والرأى .
  - الاتجاه بالتفسير إلى اللغة والنحو .
- نظرته الصادقة في توجيه القراءات المستعملة والشاذة .
  - أسلوبه العلمى في عرض الأحكام الفقهية .
    - حيطته وحذره في الأخذ بالإسرائيليات .
      - رأيه في إعجاز القرآن الكريم.
    - إقلاله من الأسرار البلاغية في تفسيره.

كما يتميز هذا التفسير بمعالجة مسائل الخلاف بين أهل السنة والمعتزلة ومناصرة المذهب السنى على المذهب الاعتزالي .

## النفشِّيرُ لِلْوَضُوعَى

وهو منهج يعمد فيه المفسر أولا إلى جمع الآيات التى وردت فى موضوع واحد ثم يضعها أمامه كمواد يحللها ويفقه معانيها ويعرف النسبة بين بعضها وبعض فيتجلى له الحكم ويتبين مرماها ، وبذلك يضع كل شىء موضعه ، ولا يكره آية على معنى لا تريده ، كها لا يغفل عن مزية من مزايا الصوغ الإلحى المحكيم . وربها لم تكن حاجة الناس إلى هذا النوع من التفسير ضرورية وملحة فى العصور السابقة بقدر ما هى كذلك فى عصرنا الحاضر ، خاصة ذلك النوع الذى يراد إذاعته على الناس بقصد إرشادهم إلى ما تضمنه القرآن الكريم من أنواع الهداية ، وإلى أن موضوعات القرآن الكريم ليست نظريات يشتغل بها الناس من غير أن يكون لها مثل واقعية فيها يحدث للأفراد والجهاعات وما يتصل بحياتهم من أقضية وشئون .

وقد قام محمد الغزالى بمحاولة رائدة نحو تفسير موضوعى لسور القرآن الكريم كتب منه الأجزاء العشرة الأولى فى مجلد واحد تولت طبعه دار الشروق ويقول فى مقدمته:

والهدف الذى سعيت إليه أن أقدم تفسيرا موضوعيًا لكل سورة من الكتاب العزيز .

ويوضح الأستاذ الغزالى الفرق بين التفسير الموضعي والتفسير الموضوعي فيقول:

أما التفسير الموضعى فيتناول الآية أو الطائفة من الآيات فيشرح الألفاظ والتراكيب والأحكام .

وأما التفسير الموضوعي فهو يتناول السورة كلها يحاول رسم صورة شمسية لها تتناول أولها وآخرها وتتعرف على الروابط الخفية التي تشدها كلها وتجعل أولها مقيدًا وآخرها تصديقًا لأولها (١).

وكم كنت أتمنى أن يكون التفسير الموضوعى لا يقتصر على السورة وحدها كما بَيَّنَ ، وإنها يتناول قضية من القضايا التى ذكرها القرآن سواء فيها يتعلق بالعقيدة أو المعاملات أو الأخلاقيات . . ثم يأتى بجميع الآيات التى وردت في جميع السور متناولة هذه القضية في وحدة شاملة جامعة متكاملة مرتبطة بعضها ببعض فيتعلق المطلق بالمقيد والخاص بالعام والمحكم بالمتشابه والمفصل بالمجمل في غير تناقض ولا اختلاف ، وهنا يتجلى الفرق بين اختلاف التنوع واختلاف التناقض والتضاد الذى يتنزه عنه القرآن الكريم ويكمم أفواه الحاقدين من الذين لحقت ألسنتهم العجمة ولحق قلوبهم الاعوجاج . والله أعلم .

<sup>(</sup>١) مقدمة نحو تفسير موضوعي لسور القرآن الكريم للغزالي .

# ابن جميز القلبري ١١٠

محمد بن جرير بن يزيد الإمام أبو جعفر الطبرى البغدادى أحد الأعلام وصاحب التفسير والتاريخ والتصانيف ، ولد بآمل طبرستان سنة أربع وعشرين ومائتين ، ورحل إلى طلب العلم وله عشرون سنة . قال الدانى عنه : إنه صنف كتابا في القراءات سياه «الجامع » وقال الخطيب : كان أحد أثمة العلم يحكم بقوله ويرجع إلى رأيه لمعرفته وفضله . . كان حافظًا لكتاب الله عارفا بالقراءات بصيرا بالمعانى فقيها في أحكام القرآن عالما بالسنن وطرقها صحيحها وسقيمها ، ناسخها ومنسوخها عارفا بأقوال الصحابة والتابعين عارفا بأيام الناس وأخبارهم ، وله كتاب تهذيب الآثار لم أر مثله في معناه لكن عارفا بأيام الناس وأخبارهم ، وله كتاب تهذيب الآثار لم أر مثله في معناه لكن وتفرد بمسائل حفظت عنه .

قال أبو حامد الإسفراييني إمام الشافعية : لو سافر رجل إلى الصين حتى يحصل على تفسير ابن جرير لم يكن كثيرًا .

توفى سنة عشر وثلثمائة ، ودفن يوم الأحد وقت الظهر لسبع بقين من شوال رحمه الله .

<sup>(1)</sup> غاية النهاية في طبقات القراء ٢ / ١٠٨ عدد رتبي ٢٨٨٦ .

## الظبرسي

هو الشيخ أبو على الفضل بن الحسن الطبرسى من أكابر علماء الشيعة الإمامية في القرن السادس ، صاحب تفسير مجمع البيان في تفسيرالقرآن ، ذلك السفرالجليل الغزير المادة الجم الفائدة ، أقام مؤلفه مباحثه على مواضيع سبعة؛ اففتح كلا منها بآية قرآنية أو أكثر مع رقم عددها ، ثم ثنى بالمواضيع يبحثها عنوانا فعنوانا : القراءة .. فالحجة .. فاللغة .. فالنظم فسبب النزول .. فالإعراب .. فالمعنى : التفسير .

والتفسير عنده لم يكن لقوم دون قوم ، أو مذهب دون مذهب كما يفعل جمهور المفسرين ، وإنها كان تفسيره للمسلمين عامة ، بجميع مذاهبهم ومشاربهم ؛ فهو مع مكانه من التشيع وإخلاصه لله تعالى فى الولاء للعترة الطاهرة ، لم يقتصر فى نقل المأثور من التفسير عن أئمة أهل البيت خصوصا بل نقل عن غيرهم كما نقل عنهم ، يورد المأثور عنهم من غير تعرض لنقد من تصحيح أو تضعيف بل يترك الحكم لأهل العلم من القراء .

يقول عن نفسه رضى الله عنه: كنت فى عهد ريعان الشباب وحداثة السن وريان العيش ونضارة الغصن كثير النزاع قلق التشوق ، شديد التشوف إلى جمع كتاب فى التفسير ينتظم أسرار النحو اللطيفة ، ولمع اللغة الشريفة ،

ويفى موارد القراءات من متوجهاتها مع بيان حججها الواردة من جيع جهاتها، وبجمع جوامع البيان في المعاني المستنبطة من معادمها ، المستخرجة من كوافيها إلى غير ذلك من علومه الجمة ، فاستخرت الله تعالى ، وشمرت عن ساق الجد وبذلت غاية الجهد والكد ، وأسهرت الناظر ، وأتعبت الخاطر، وأطلت التفكير ، وأحضرت التفاسير ، واستمددت من الله التوفيق والتيسير، وابتدأت بكتاب في غاية التلخيص والتهذيب ، وحسن النظم والترتيب بجميع أنواع هذا العلم وفنونه ، ويحوى فصوصه وعيونه ؛ من علم قراءته وإعرابه ولغاته ، وغوامضه ومشكلاته ، ومعانيه وجهاته ، ونزوله وأخباره ، وقصصه وآثاره ، وحدوده وأحكامه ، وحلاله وحرامه ، والكلام على مطاعن المبطلين فيه ، وذكر ما ينفرد به أصحابنا رضى الله عنهم من الاستدلالات بمواضع كثيرة منه على صحة ما يعتقدونه من الأصول والفروع والمعقول والمسموع على وجه الاعتدال والاختصار ؛ فوق الإيجاز ودون الإكثار وسميته كتاب ( مجمع البيان لعلوم القرآن ) وأرجو إن شاء الله تعالى كتابا كثير الدرر ، غزير الغرر ، متواصف السهات ، متناصف الصفات ، سيارا في الأبحار والأغوار طيارًا في الآفاق والأقطار ، مهذب الترتيب ، مذهب التهذيب ، أحكام الشريعة بمعانيه منوطة ، وأعلام الحقيقة بمبانيه مربوطة ، وبحول الله أعتصم، وبقوته وعونه أفتتح وأختتم، وإياه أسأل الهداية إلى التي هي أقوم ، وما توفيقي إلا بالله عليه توكلت وإليه أنيب .

عاش رضى الله عنه تسعين سنة ، وولد فى سنة سبعين وأربعمائة ، وتوفى سنة إحدى وستين وخمسمائة وقيل سنة ثمان وأربعين وخمسمائة .

والطبرسى ( بالطاء المهملة والباء الموحدة المفتوحتين والراء الساكنة بعدها مهملة ) نسبة إلى طبرستان بفتح الطاء والباء وكسر الراء كما في معجم البلدان.

#### كلمئةحق

ومن خلال دراستى المتأنية لكتاب المجمع البيان المعلامة الطبرسى الرأيت أن أقول إن الرجل يزاحم أهل السنة من المفسرين إن لم يتفوق عليهم المها إنه يتميز عنهم بالحيدة التامة وعدم التعصب لمدهب أو مشرب . . وتلك لعمرى . منقبة له . . فلم أر بين ثنايا الكتاب غلوا أو تطرفا أو خروجا على المألوف من التفسير بالمأثور والمنقول . . وليس في التأويل شطط أو انحراف كها يزعم بعض الناس اللين يكيلون الاتهامات للأبرياء ، فإذا طالبتهم بالمدليل تنصلوا منك ، وراوغوك ، وأحالوك على مراجع لا وجود لها وتركوك حائرًا . . يداخلك الشك فتعادى أناسا قد تكون أحب إليهم من نفوسهم ، وتشتعل في يداخلك الشك فتعادى أناسا قد تكون أحب إليهم من نفوسهم ، وتشتعل في وتشتيت شملها ، وعندئل يرقص الشيطان طربا ، ويتهايل عجبا لأنه تمكن وتشتيت شملها ، وعندئل يرقص الشيطان طربا ، ويتهايل عجبا لأنه تمكن من إيقاع العداوة والبغضاء بين أبناء الأمة الواحدة التي وصفها الله بالخيرية في قوله تعلى : ﴿ كنتم خير أمة أخرجت للناس ﴾ فلا تحرم نفسك من النظر في كتب هذه الفرقة التي أوقفت نفسها على حب الله ورسوله وحب أهل بيته ، وأفنوا حياتهم في الدفاع عن العترة الطاهرة جزاهم الله عن الله ورسوله وأهل بيته خر الجزاء .

المؤلف

### فالهرس

| مقدمة مقدمة                            |
|----------------------------------------|
| من فضائل القرآن                        |
| القرآن الكريمالقرآن الكريم             |
| فصل ( في تاريخ المصحف )                |
| الشكل والإعجامالشكل والإعجام           |
| ترتيب الآيات والسور                    |
| المكى والمدنى                          |
| معرفة المناسبات بين الآيات             |
| الأمثال في القرآن                      |
| أقسام القرآن                           |
| الأحرف السبعة الأحرف السبعة            |
| سبب ورود الحديث على سبعة أحرف          |
| فصل في تجويد القرآن                    |
| فواتح السور                            |
| أسبآب نزول القرآن                      |
| عود على بدء عموم اللفظ وخصوص السبب ٧٨٠ |
| المطلق والمقيد                         |
| العـام                                 |
| التخصيص التخصيص                        |
| النسصا                                 |
| المفسر                                 |

| المحسكيم                              |
|---------------------------------------|
| المشترك أن                            |
| النسسيخ                               |
| نسخ الكتاب بالسنة                     |
| تعدد الزوجات                          |
| التعدد في الإسلام                     |
| معجزة القرآن الخالدة                  |
| تفاسير الفرق المختلفة                 |
| تنزيه القرآن عن المطاعن               |
| تفاسير عصرية                          |
| المنهج القويم في تفسير الثقرآن الكريم |
| تفسيّر ابن عباس                       |
| تفسیر ابن جریر الطبری                 |
| تفسیر ابن کثیر                        |
| تفسیر الرازی مفاتیح الغیب             |
| تفسير القرطبي                         |
| تفسير ابن عطية                        |
| التفسير الموضوعي                      |
| ابن جریر الطبری                       |
| الطه سي                               |

رقم الإيداع ٢٤١٢/ ٩٥ I.S.B.N 977-09-0275-6

#### مطابع الشروفي

القياهرة: ١٦ شارع جواد حسى\_هاتف: ٣٩٣٤٥٧٨ ـ ١٤٥٨١٤ ماكس ٢٩٣٤٨١٤ م

في القرآن عموميات وخصوصيات فعمومياته سائر الآيات وخصوصياته حروف ؛ إما مفردة ، وإما مركبة على سبيل الإعجاز وهو نسق عجيب فريد حيث راعي في نظمه الطريقة النفسية والطريقة اللسانية . وكلما ازداد الفكر البشري تقدمًا ونضحا وبصيرة . وسجلت له أحداث الكون وتجاربه نقاطا جديدة في الخط البياني للعقل الإنساني أدرك من حقائق القرآن ما لم يدرك من قبل ، وهذا كان القرآن سجلاً لجميع ما تتوقف عليه الهداية من المعارف وحقائق الكون. ومن أسسرار إعجاز هذا القرآن أن معارفه لا تنفد ولا تنتهي فهو مبعث كل بحث أو كشف ؛ لأنه يصدر عن معرفة الخالق العليم القادر ، نزل بحرف قريش الذي استقطب لمحات العرب. واستوعب لغات العجم فها استساغته قريش من الألفاظ ذاع وشاع وما استهجنته اندثر وضاع؛ فهي دائرة متسعة . وحلقة متصلة لا يدري أين طرفاها . ونزل القرأن الكريم بمكة والمدينة في حوالي ثلاث وعشرين سنة منجما وفقا للظروف. وما تنطلبه الأحكام ويجتاجه الأنام لبناء الدولة الحديثة التي قوامها الكتاب والسنة في جو بلاغي عظيم تسارع إليه أيدي كتاب الوحي مسجلة ما ينزل من السماء على قلب الأمين بلسان جبريل. تم يلقيه النبي صلى الله عليه وسلم بين الأذان الصاغية والمتلوب الواعية . فتنشرح صدورهم وتنفسح أفتدتهم ويدخلون في دين الله أفواجا . ثم يتهيئون للعمل بمحكمه . والإيمان بمتشابهه ، والاعتبار بأمثاله .